مريح الإنجاديث وتعليث الأنجاديث وتعليث الأنجاديث ويقطي المناط ال

إعَدادُ أَبُوبَ كُركا فيت

اشدات الدّكتورُجِمَزة عبْداسدالمليناري

دار ابن حزم

بقوق الطبنع مجفوطات الطائعة الأولات الطائعة الأولات المداد المدا

الكتب والدراسات التي تصدرها الدار تعبر عن آراء واجتهادات أصحابها

كارابن خوم الطائباعة والنشار والتونهيم

سَيرُوت - لبُسَان - صَبَ: ١٤/٦٣٦٦ - سَلفوت: ٢٠١٩٧٤



إلى من أمرني الله ببرهما وطاعتهما والإحسان إليهما، إلى والديِّ الكريمين...

... إلى كل مسلم يحب سنّة رسول الله ﷺ ويدافع عنها، ويعمل بها...

. . . أهدي هذا العمل المتواضع .

أبو بكر



## همهم شكر وتقدير ه

أصل هذا الكتاب رسالة علمية، نال بها صاحبها شهادة الماجستير في الحديث وعلومه، من جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية بقسنطينة الجزائر بتقدير مشرف جداً، وذلك في ١٩ شوال ١٤١٨هـ، الموافق لـ ١٩٩٨/٢/١٦م.

ولا يسعني في هذا المقام، إلا أن أتقدم بجميل الشكر إلى كل من ساعدني في إنجاز هذا البحث من أساتذة وطلبة.

وأخص بالذكر فضيلة الأستاذ «حمزة عبدالله المليباري»، فقد بذل جهده ووقته في متابعة هذا البحث من أوله إلى آخره، ولم يبخل علي بملاحظاته وتوجيهاته القيمة، مما كان لي حافزاً قوياً على إتمام هذا البحث، والصبر على مشقته.

كما أتقدم بالشكر إلى أصحاب الفضيلة الأساتذة أعضاء لجنة المناقشة:

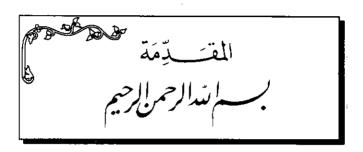
- د. محمد عبد ربّ النبي.
- د. محمد خالد اسطنبولي.
  - د. نصر سليمان.

كما أتقدم بشكري الجزيل لإدارة معهد أصول الدين خصوصاً . والقائمين على الجامعة عموماً.

وفي الأخير أتوجه بالشكر إلى إخوتي الكرام: سليم، ياسين، ومروان

الذين بذلوا معي جهداً كبيراً، وصبراً جميلًا في كتابة هذه الرسالة وتصحيحها وإخراجها على هذه الصورة الجيدة.





إن الحمد لله نحمده، ونستعينه، ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا، من يهده الله فهو المهتدي، ومن يضلل فلن تجد له ولياً مرشداً، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله.

أما بعد...

فإن أصدق الحديث كتاب الله، وخير الهدي هدي محمد عَلَيْ وشر الأمور محدثاتها، وكل محدثة بدعة، وكل بدعة ضلالة، وكل ضلالة في النار.

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِهِ وَلَا تَمُوثُنَّ إِلَّا وَٱلتُم مُسْلِمُونَ ﴿ اللَّهِ عَمَوانَ اللَّهُ عَمُوانَ اللَّهُ عَمُوانَ اللَّهُ عَمُوانَ عَمُوانَ عَمُوانَ عَمُوانَ اللَّهُ عَمُونَ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَمُونَ اللَّهُ عَمُونَ اللَّهُ عَمُونَ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَمُونَ اللَّهُ عَمُونَ اللَّهُ عَمُونَ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَ

﴿ يَتَأَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُواْ رَبَّكُمُ الَّذِى خَلَقَكُمُ مِن نَفْسِ وَحِدَةِ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَاتًا وَاتَّقُواْ اللّهَ الَّذِى تَسَاتَالُونَ بِهِـ وَالْأَرْحَامُّ إِنَّ اللّهَ كَانَ عَلَيْتُكُمْ رَقِيبًا ﴿ ﴾ [النساء: ١].

﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَقُولُوا فَوْلًا سَدِيلًا ﴿ يُعَلِّمُ أَعَمَلَكُمُ أَعَمَلَكُمُ وَيَغْفِر لَكُمُ ذُنُوبَكُمُ وَمَن يُطِعِ اللَّهَ وَرَسُولُهُ فَقَدْ فَازَ فَوَزًا عَظِيمًا ﴿ يَهِ اللَّهِ وَالْحَزابِ: ٥٠ ٧٠].

من المتفق عليه بين المسلمين أن السنة هي المصدر الثاني من مصادر التشريع الإسلامي بعد القرآن الكريم، ولهذه المنزلة العظمية التي تتبوؤها السنة كانت ولا تزال محل عناية كبيرة من علماء المسلمين عموما والمحدثين على وجه الخصوص، فإنهم لم يدخروا وسعاً ولم يألوا جهدا في سبيل المحافظة عليها، وإبقائها سليمة من تحريف الغالين، وتأويل الجاهلين، وانتحال المبطلين، فوضعوا لذلك منهجاً علمياً متميزاً وفريداً كان هو المعيار الذي توزن به الأخبار، وكان هذا المنهج نتاجاً لجهود عظيمة بذلها أئمة الحديث وحفاظه من لدن الصحابة إلى أن استقرت قواعده، وأينعت ثماره في القرن الثالث الهجري.

وكان من الأئمة الذين أسهموا في تشييد دعائم هذا المنهج الإمام الكبير أمير المحدثين محمد بن إسمعيل البخاري (رحمه الله تعالى) ولم تكن إسهامات هذا الإمام واضحة؛ لأنها لم تكن قواعد نظرية مجموعة في كتاب، وإنما كانت أعمالاً وتطبيقاً لتلك القواعد في ثنايا كتبه الكثيرة، ولعل أبرز كتب هذا الإمام بل أبرز كتب الحديث على الإطلاق ـ الجامع الصحيح في هذا الكتاب ظهرت عبقرية هذا الإمام، فهو تطبيق عملي ودقيق لقواعد هذا المنهج، فكان بحق أصح كتاب بعد كتاب الله، فجاء هذا البحث ليستخرج ويستنبط أسس المنهجية التي يستعملها البخاري ـ رحمه الله ـ في تصحيح الأحاديث وتعليلها. وهذه القواعد جاءت مطبقة في كتابه ولم يصرح بها وإنما يستعان على كشفها بأقوال العلماء ممن اهتموا بالجامع يصرح بها وإنما يستعان على كشفها بأقوال العلماء ممن اهتموا بالجامع الصحيح شرحاً وتعليقاً واستدراكاً وانتقاداً.

وهذا البحث محاولة للكشف عن منهج الأئمة النقاد في موضوع «النقد الحديثي» على اعتبار أن الإمام البخاري من أبرز هؤلاء الأئمة، والمسلم له بالتقدم والمتمكن في هذه الصنعة.

والمنهج الذي سلكته في هذا البحث هو المنهج التحليلي المقارن، وذلك باستقراء صحيح البخاري وأخذ الشواهد والأمثلة وتحليلها لاستخراج ما يكمن فيها من قواعد، ثم مقارنة هذه النتائج بمواقف أئمة معاصرين للبخاري

كالإمام مسلم والترمذي وأبي حاتم وأبي زرعة، أو من جاء بعده كالدارقطني والبيهقي وغيرهما. حتى يتسنى لنا معرفة مدى توافق هذا المنهج أو اختلافه من إمام إلى آخر، ثم مقارنة هذه النتائج كلها بما استقرت عليه كتب المصطلح لمعرفة مدى التباين والتوافق بين الجانب التطبيقي عند الأئمة النقاد والجانب النظري عند كثير من المتأخرين من أئمة الكلام والفقه والأصول.

أما الأسباب التي جعلتني أختار هذا الموضوع المتعلق أساساً بالنقد الحديثي فهي:

- الغموض الذي ما يزال يكتنف هذا الموضوع بين الدارسين للعلوم الشرعية عموماً والمهتمين بعلوم الحديث على وجه الخصوص، وبسبب هذا الغموض انتشرت كثير من النظريات الخاطئة، والمناهج المضطربة في «نقد السنة» وأصبحت ظاهرة تصحيح الأحاديث وتعليلها في ظل غياب منهج واضح موحد تنتشر يوماً بعد يوم مسببة آثاراً سيئة في فكر المسلمين، وعقائدهم وواقعهم.
- حبي الشديد لسنة النبي ﷺ وشعفي بكتب الحديث وخاصة صحيح البخاري، وإعجابي بعبقرية هذا الإمام ودقة منهجه.
- المساهمة في تقريب الاستفادة من كتب السنة، وذلك بتوضيح مناهجها ومقاصد مؤلفيها.
- المساهمة في تقريب الاستفادة من كتب علل الحديث، فهي على كثرتها وتنوعها صعبة التناول والاستفادة، وذلك للاختصار في بعضها كعلل ابن أبي حاتم، أو التطويل بذكر وجوه الخلاف كعلل الدارقطني، أو باختلاط مباحثها بمباحث الجرح والتعديل في كثير منها. والملاحظة العامة حول هذه الكتب أنها لا تصرح بذكر الحكم على الحديث، وفي كثير من الأحيان تشير إلى الحكم بعبارة أو عبارتين دون بيان أسس هذا الحكم، أي ما يعرف في هذا العلم برقرائن الترجيح».

وقد حرَصت في هذا البحث وخاصة في القسم الثاني منه «منهج

التعليل» على توضيح قرائن الترجيح عند الإمام البخاري أو غيره من الأئمة، وهذا مما يعين على فهم كلامهم والاستفادة من كتبهم.

و ـ قلة الدراسات الأكاديمية حول هذا الموضوع بخصوصه، فالدراسات السابقة في هذا الموضوع ـ في حدود علمي ـ تكاد تكون منعدمة إذ كانت جل الدراسات التي تناولت الإمام البخاري محدثاً أو فقيهاً إنما تناولته على سبيل السرد التاريخي المنقبي أو التتبع الفقهي الفروعي وليس هناك دراسات اهتمت بتوضيح منهج الإمام البخاري في علوم الحديث.

ولعل أهم دراسة علمية في هذا المجال هي «الإمام الترمذي والموازنة بين جامعه والصحيحين» رسالة دكتوراه لنور الدين عتر، وواضح من خلال العنوان أنها تناولت الإمام الترمذي أصالة والبخاري ومسلماً على سبيل التبع والمقارنة، أضف إلى ذلك أنها كانت منصبة على النواحي الفقهية دون الغوص في القواعد والأسس، ولا أدعي أن هذه الدراسة التي أقدمها قد وصلت إلى الأهداف التي كنت أرومها، ولكن حسبي أن أقترب منها، فقد حاولت غاية جهدي أن أفصل في كثير من المباحث والقضايا التي تناولتها مجانباً للهوى متحريًا الحق والصواب، وأحياناً أتوقف في بعض المسائل لعدم قيام الأدلة الكافية للجزم فيها بحكم معين.

ولعل أهم شيء تقدمه هذه الدراسة، أنها جمعت فوائد كثيرة كانت متفرقة في ثنايا كتب علوم الحديث والشروح وكتب العلل مما يتعلق بمنهج البخاري في صحيحه. ونسقت بينها في وحدة موضوعية مما يقرب (إن شاء الله) الاستفادة منها، وأرى من الواجب علي أن أعترف بأن كل ما في هذا البحث هو ثمرة علمائنا، وجهود سلفنا ليس لي فيه إلا الجمع والترتيب وبعض التوضيحات التي تبين مقاصد كلامهم، وتربط بين أقوالهم.

وعلى رأس هؤلاء العلماء الذين استفدت منهم استفادة عظيمة، الإمام الحافظ ابن حجر (رحمه الله) الذي عكفت على مطالعة شرحه العظيم لصحيح البخاري "فتح الباري" واستخرجت من ثناياه كنوزاً ودرراً، وكذلك

استفدت كثيراً من كتابه «النكت على مقدمة ابن الصلاح» وغيرها من كتبه.

كما كان لكتب العلل كـ«العلل الكبير» للترمذي، و«العلل الصغير وشرحه» لابن رجب و«الإلزامات والتتبع» و«علل ابن أبي حاتم» و«علل الدارقطني» و«علل ابن المديني» إسهامٌ كبيرٌ في بناء هذا البحث.

واستعنت بكتب الجرح والتعديل منها «التاريخ الكبير» و«الجرح والتعديل» لابن أبي حاتم الرازي و«تهذيب الكمال» للمزي و«تهذيب التهذيب» و«التقريب» للحافظ ابن حجر وغيرها، كما استفدت من كتب المصطلح في المقارنة وشرح ما يغمض من كلام الأئمة ومن أهمها «مقدمة ابن الصلاح» و«التقييد والإيضاح» للعراقي و«فتح المغيث» للسخاوي وشرح النخبة وغيرها.

كما لم أهمل الاستفادة من كتابات بعض المعاصرين وتحقيقاتهم وتخريجاتهم كتحقيق الشيخ مقبل بن هادي لكتاب الإلزامات والتتبع، وتحقيقات السامرائي وتخريجات الأرناؤوط والشيخ الألباني ودراسات أحمد نور سيف والدكتور حمزة عبدالله المليباري وغيرهم.

وقد اعترضتني صعوبات كثيرة في إنجاز هذا البحث منها:

الأستاذ المسرف وبعض من استشرتهم من الأساتذة. فمن المعلوم أن البخاري لم يصرح بآرائه ومنهجه في كتبه فكان دوري هو استنباط هذا المنهج من ثنايا النصوص، وهذا اقتضى مني المراجعة الطويلة للكتب التي اهتمت بشرح الجامع الصحيح أو انتقاده والتعقيب عليه لعلي أظفر بشيء، وفي كثير من الأحيان أتوقف عن معرفة مقصد البخاري في إخراج طريق ما، أو ذكر اختلاف في حديث، أو غير ذلك من صنيعه. فأذكر ما أصل إليه وأفهمه على سبيل الاحتمال وأعضد موقفي بنصوص من أقوال الأئمة. ولو كانت هناك أقوال صريحة لحسمت الأمر، وحلت النزاع، ووفرت الوقت والجهد.

٢ ـ بعد مقر إقامتي على الجامعة مما جعلني أجد صعوبة كبيرة في

الاستفادة من المكتبة وخاصة المراجع الداخلية منها، وكذلك مشقة السفر للاتصال بالمشرف.

هذا وأتمنى أن أكون قد وفقت من خلال هذا البحث من جعل المشكلة في ضوء البحث العلمي الهادىء والهادف من خلال الرجوع المباشر إلى أئمة هذا العلم وكتبه الأولى، ومصنفاته الأصلية.

ومن هنا أرجو أن يضيف هذا البحث طريقة علمية منهجية في فهم مناهج كتب السنة وأساليب النقدية. ويحرك همم الباحثين لاستكمال النقائص وسد الثغرات، وبمتابعة الجهود في تمحيص كتب السنة ودراستها دراسة علمية مقارنة لاستخراج مناهجها النقدية يمكن ـ بإذن الله ـ أن تتبلور نظرية متكاملة واضحة في نقد السنة عند المحدثين، ومن خلال هذه النظرية نستطيع أن نستمر في خدمة السنة تحقيقاً وتخريجاً علمياً أصيلاً، ومن خلالها أيضاً نستطيع أن نقوم تلك الجهود الجبارة التي بذلت في سبيل الحفاظ على المصدر الثاني من مصادر التشريع الإسلامي.

وقد جاء البحث في ثلاثة فصول وخاتمة.

الفصل الأول: وهو عبارة عن فصل تمهيدي خصصته للكلام عن الحديث وعلومه إلى عصر الإمام البخاري، وقد اشتمل هذا الفصل على أربعة مباحث:

المبحث الأول: تحدثت فيه عن كتب السنة قبل الجامع الصحيح كالسنن والمسانيد وكتب السير والمغازي والتفسير والأجزاء المفردة في أبواب مخصوصة، والغرض منه توضيح مدى استفادة الإمام البخاري ممن سبقه، وبيان أن الجامع الصحيح لم يأتِ من فراغ، وإنما هو حلقة من سلسلة متواصلة من جهود المحدثين في التصنيف والتأليف.

والمبحث الثاني: خصصته للكلام - بشيء من الإيجاز - عن حركة التدوين في علوم الحديث والنقد إلى عصر الإمام البخاري وكيف بدأت قواعد التصحيح والتعليل تستقر عند كثير من أئمة الحديث ونقاده.

والمبحث الثالث: ترجمت فيه للإمام البخاري بترجمة شاملة وموجزة ركزت فيها على مختلف جوانب شخصيته العلمية.

والمبحث الرابع: سردت فيه الآثار العلمية للإمام البخاري، وعرفت بالموجود منها سواء أكان مطبوعاً أم مخطوطاً، ثم ختمت هذا المبحث بذكر التأثير العلمي لمصنفات الإمام البخاري فيمن عاصره أو من جاء بعده.

أما الفصل الثاني فقد خصصته للحديث عن منهج الإمام البخاري في تصحيح الأحاديث، وقد قسمته إلى ثلاثة مباحث:

المبحث الأول: خصصته للكلام عن عدالة الرواة، وقد قسمته إلى ستة مطالب تناولت فيها تعريف العدالة لغة واصطلاحاً، ثم شروط العدالة وموقف البخاري منها، ثم أدرجت بعض المسائل المتعلقة بالعدالة وبينت موقف البخاري منها وهي: إذا روى الثقة حديثاً فسئل عنه فنفاه، وإذا كان المحدث يأخذ الأجرة على التحديث، المحدث يغشى السلطان، وإذا كان المحدث يأخذ الأجرة على التحديث، هل يقدح كل ذلك في عدالته أم لا؟ مع ذكر موقف البخاري معضداً بالأمثلة والشواهد، ثم تناولت موقف البخاري من أحاديث أهل البدع والأهواء، ثم موقفه من الرواة المجاهيل وكيفية تخريجه لرواياتهم، وختمت المبحث بمطلب في الحديث عن الرواة الوحدان، وموقف البخاري من رواياتهم وكيفية تخريج أحاديثهم في صحيحه.

المبحث الثاني: خصصته للحديث عن ضبط الرواة وقد قسمته إلى أربعة مطالب:

الأول: عرفت فيه بالضبط لغة واصطلاحاً، ثم تعرضت في المطلب الثاني لأهميته وآثار اختلاله وكيفية معرفة ضبط الراوي، ومراتب الرواة من حيث الضبط، ثم تناولت في المطلب الثالث مراتب رجال الصحيحين من حيث الضبط، وبينت فيه أن رجال الصحيحين ليسوا كلهم على مرتبة واحدة من حيث الضبط، بل فيهم الحافظ الضابط، ومن هو دون ذلك.

ثم درست في المطلب الأخير نماذج من روايات الضعفاء، وبينت منهج البخاري في تصحيحها.

المبحث الثالث: تحدثت فيه عن اتصال السند، وقد قسمته إلى خمسة مطالب:

عرفت في الأول منها السند لغة واصطلاحاً، وأهميته، ثم تعرضت في المطلب الثاني لطرق التحمل والأداء عند الإمام البخاري وبينت ما هي الطرق المعتبرة عنده، والطرق غير المعتبرة. ثم تناولت في المطلب الثالث مسألة العنعنة، وحاولت توضيح منهج البخاري فيها والموازنة بينه وبين الإمام مسلم في ذلك والجواب عما أورده كثير من العلماء في الرد على الإمام مسلم.

أما المطلب الرابع فقد خصصته لدراسة نماذج من أحاديث الجامع الصحيح أعلت بالانقطاع في سندها، فذكرت أجوبة العلماء عليها، وبينت أن دعوى الانقطاع لا تصح في كثير منها.

ثم ختمت المبحث بمطلب في الحديث عن التدليس ـ باعتباره نوعاً من الانقطاع في السند ـ وبينت منهج البخاري في تخريج أحاديث المدلسين.

أما الفصل الثالث فقد أفردته لمنهج الإمام البخاري في تعليل الأحاديث، وقد قسمته إلى ثلاثة مباحث:

المبحث الأول: تعرضت فيه للأحاديث المعلولة في الجامع الصحيح وقد جاء في مطلبين:

الأول: في تعريف العلة لغة واصطلاحاً، وبيان مواضعها وحكمها ودلائلها.

والثاني: في الكلام عن الأحاديث المنتقدة في الجامع الصحيح وتصنيفها وبيان منهج المنتقدين كالدارقطني، وتقويم انتقاده إجمالاً.

المبحث الثاني: تحدثت فيه عن التفرد وأثره في تعليل الأحاديث، وقد اشتمل على ثلاثة مطالب:

الأول منها عبارة عن مقدمات نظرية تحدثت فيها عن حقيقة التفرد وأنواعه ومراتبه وحكمه.

والثاني تحدثت فيه عن نماذج من الأحاديث التي استغربت أو استنكرت في الجامع الصحيح، وبينت منهج البخاري ووجهة نظره في إخراجها، كما وضحت المنطلقات والقرائن التي بنى عليها المنتقدون أحكامهم.

والمطلب الثالث درست فيه نماذج من الأحاديث التي أعلها الإمام البخاري اعتماداً على التفرد مع انضمام قرائن أخرى.

المبحث الثالث: تكلمت فيه عن المخالفة وأثرها في التعليل، وقد افتتحته بمطلب ضمنته بعض المقدمات النظرية في تعريف المخالفة، وصورها، وأسبابها، وضابطها، وأحكامها، وأثرها؛ ليكون مدخلًا ييسر الولوج إلى هذا الموضوع.

وقد قسمت الحديث في هذا الموضوع إلى قسمين هما:

المخالفة المغيرة لسياق الإسناد كالاختلاف في الوصل والإرسال والوقف والرفع، والاختلاف في تسمية شيخ الراوي، والاختلاف في زيادة راو في الإسناد أو حذفه.

والمخالفة المغيرة لسياق المتن كالاختصار، والرواية بالمعنى، والإدراج، وأثرها في تصحيح الأحاديث، أو تعليلها.

كل ذلك مقرون بالأمثلة والشواهد من صنيع الإمام البخاري في صحيحه.

المبحث الرابع: خصصته لزيادات الثقات، وهي صورة من صور المخالفة، لكنني أفردتها لأهميتها وغموضها، وركزت فيه على الحديث عن بعض زيادات المتون وأحكامها النقدية وآثارها الفقهية، مدعماً ذلك بالأمثلة من صحيح الإمام البخاري. وقد جاء هذا المبحث في ثلاثة مطالب:

الأول: في تعريف زيادات الثقات وحكمها عند الأئمة والطوائف.

الثاني: في دراسة نماذج من الزيادات المقبولة عند الإمام البخاري واستخلاص معاير القبول.

الثالث: في دراسة نماذج من زيادات الثقات المردودة عند الإمام البخاري واستخلاص معايير الرد.

وقد أنهيت البحث بخاتمة ذكرت فيها أهم النتائج التي توصلت إليها من خلال هذه الدراسة.

وفي الأخير أسأل الله عز وجل ان يجعل عملي هذا لوجهه خالصاً، وأن يعصمني من الزلل والخطأ، وأن يغفر لي ويتجاوز عني بفضله وكرمه، فهو ولي ذلك والقادر عليه، وسبحانك اللهم وبحمدك أشهد أن لا إله إلا أنت أستغفرك وأتوب إليك.



## الفصل الأول الحديث وعلومه إلى عصر الإمام البخاري

المبحث الأول: كتب السنة قبل الجامع الصحيح.

المبحث الثاني: علوم الحديث إلى عصر البخاري.

المبحث الثالث: ترجمة موجزة للإمام البخاري.

المبحث الرابع: التعريف بالإنتاج العلمي للإمام البخاري.



# المبحث الأول كتب السنة قبل الجامع الصحيح

إن الجامع الصحيح للإمام البخاري لم يأت من فراغ وإنما هو حلقة من سلسلة ممتدة من لدن العهد الأول لتدوين الحديث إلى عصر هذا الإمام، هذه الحلقة جاءت مكملة لتلك الحلقات ومتممة لها. وإن استفادة الإمام البخاري من جهود الأئمة الذين سبقوه كانت استفادة عظيمة سواء من حيث المادة أم من حيث الطريقة والمنهجية. فلقد عكف على مصنفات من سبقه فحفظها واستوعبها وضمن مقاصدها في كتابه حسب الشرط الذي وضعه له.

ولقد بين الإمام الدهلوي طريقة التصنيف في الحديث قبل الإمام البخاري فقال(١):

«أول ما صنف أهل الحديث في علم الحديث جعلوه مدوناً في أربعة فنون:

في السنة أعني الذي يقال له الفقه مثل موطأ مالك، وجامع سفيان، وفن التفسير مثل كتاب محمد بن إسحاق، وفن الزهد والرقاق مثل كتاب ابن المبارك، فأراد البخاري رحمه الله ـ أن يجمع الفنون الأربعة في كتاب ويجرده لما حكم له العلماء

 <sup>(</sup>۱) شرح تراجم البخاري ص٧، نقلًا عن كتب السنة دراسة توثيقية للدكتور رفعت فوذي
 عبدالمطلب ط أولى سنة ١٩٧٩م ـ مكتبة الخانجي، ص٧٨.

بالصحة قبل البخاري وفي زمانه، ويجرده للحديث المرفوع المسند وما فيه من الآثار وغيرها، إنما جاء تبعاً لا أصالة ولهذا سمي كتابه الجامع الصحيح المسند».

فحركة التأليف والتصنيف في السنة في القرنين الثاني والثالث كانت جد نشيطة، وقد أثمرت هذه الحركة العشرات بل المئات من كتب السنة، وهذه الكتب على كثرتها يمكن حصرها في المجموعات التالية:

كتب السنن، والمصنفات، والجوامع، والمسانيد، وكتب التفسير، وكتب التفسير، وكتب التفسير، وكتب المغازي والسير، والأجزاء المفردة في أبواب مخصوصة، وفيما يلي تعريف موجز بأهم هذه المصنفات ومناهجها ومادتها لنقف على مدى استفادة الإمام البخاري من هذه الكتب في صحيحه:

#### ١ ـ كتب السنن:

وهي الكتب المرتبة على الأبواب الفقهية من الإيمان والطهارة والصلاة والزكاة إلى آخرها وليس فيها شيء من الموقوف لأن الموقوف لا يسمى في اصطلاحهم سنة ويسمى حديثاً (١)، وهذا تعريف بأهم وأشهر كتب السنن إلى عصر البخارى:

١ سنن أبي الوليد عبدالملك بن عبدالعزيز بن جريج الرومي
 (ت١٥١ه)<sup>(٢)</sup> ذكرها الكتاني في الرسالة المستطرفة، ولا تفيدنا المصادر عنها بشيء.

<sup>(</sup>۱) محمد بن جعفر الكتاني: الرسالة المستطرفة لبيان مشهور كتب السنة المشرفة، مكتبة الكليات الأزهرية، ص٠٥٠ قلت: هذا الذي ذكره العلامة الكتاني يخالف الواقع . وكتب السنن تشمل كثيرا من الموقوفات والمقطوعات تذكر على سبيل التبع، لا أضالة ولا رؤاية، وعددها قليل مقارنة بالمصنفات والموطآت.

<sup>(</sup>٢) عبدالملك بن عبدالعزيز بن جريج الأموي مولاهم أبو الوليد المكي، أحد الأئمة الأعلام، له كتاب السنن ذكره ابن النديم في الفهرست: ص٣٣٠، الكتاني في الرسالة المستطرفة ص٢٦. ترجمته في تاريخ بغداد: ج١٠١ ص٤٠، تذكرة الحفاظ: ج١ ص١٠٦، تهذيب التهذيب ج٦ ص٤٠١، والتقريب: ص٣٦٧، تحقيق محمد عوامة.

- ۲ ـ سنن سعید بن منصور (ت۲۲۷هـ)<sup>(۱)</sup>.
- طبعت بتحقيق الشيخ حبيب الرحمٰن الأعظمي، ولكن النسخة غير كاملة، والمقدار الموجود منها يشتمل على (٢٩٧٨) حديثاً تبدأ بكتاب الفرائض ثم النكاح وما يتعلق به، ثم الطلاق ثم الجهاد، طبعت في مجلدين.
- ٣ \_ سنن محمد بن الصباح (ت٢٢٧هـ) (٢) ذكرها الكتاني في الرسالة المستطرفة (٣) ولا تفيدنا المصادر عنها بشيء.
- ع سنن الدارمي (ت٥٥٥ه) أسانيده عالية، وثلاثياته أكثر من ثلاثيات البخاري. وهو من شيوخ البخاري، وقد روى عنه في غير الجامع، ومنهم من يطلق عليها المسند لكون أحاديثها مسندة مطبوع عدة طبعات في مجلدين، وكان الحافظ العلائي يقول: (ينبغي أن يكون كتاب الدارمي سادساً للخمسة بدلًا من سنن ابن ماجة، فإنه قليل الرجال الضعفاء، نادر الأحاديث المنكرة الشاذة، وإن كانت فيه أحاديث مرسلة وموقوفة فهو مع ذلك أولى منه) (٥).

<sup>(</sup>۱) هو سعيد بن منصور بن شعبة، أبو عثمان الخرساني. نزيل مكة، ثقة مصنف، وكان لا يرجع عما في كتابه لشدة وثوقه به، مات سنة سبع وعشرين ومائتين وقيل بعدها وروى عنه الجماعة، التقريب ص٢٤١. وانظر ترجمته في: التاريخ الكبير ج٢ ص٤٧٢، والصغير ص٠٤٢ وطبقات ابن سعد ج٦ ص٣٦٧، الجرح والتعديل: ج٢ ص٨٦، تذكرة الحفاظ: ج٢ ص٥، والتهذيب: ج٤ ص٨٩ ـ ٩٠.

<sup>(</sup>٢) هو محمد بن الصباح البزار الدولابي، أبو جعفر البغدادي، ثقة حافظ، من العاشرة، مات سنة سبع وعشرين ومائتين، وكان مولده سنة خمسين ومائة. روى له الجماعة. التقريب ص٤٨٤.

<sup>(</sup>٣) الرسالة المستطرفة ص٢٨.

<sup>(3)</sup> هو الحافظ أبو محمد عبدالله بن عبدالرحمٰن بن الفضل التيمي السمرقندي. الدارمي نسبة إلى دارم بن مالك بطن كبير بن تميم. توفي يوم التروية ودفن يوم عرفة سنة خمس وخمسين ومائتين ومولده سنة ١٨١هـ. ترجمته في: تاريخ بغداد: ج١٠ ص٢٩، تذكرة الحفاظ: ج٢ ص٣٤٠.

<sup>(</sup>٥) انظر فتح المغيث للسخاوي: ج١ ص١٠٠٠

وقال الحافظ: (لو ضم إلى الحمسة لكان أولى من ابن ماجة فهو أمثل منه بكثير)(١).

#### ب ـ المصنفات والجوامع:

وهي كتب مرتبة على الأبواب الفقهية مشتملة على السنن وما هو في حيزها أو له تعلق بها<sup>(٢)</sup> وهي كثيرة نعرّف بأهمها وأشهرها.

- ١ جامع أبي عروبة معمر بن راشد الأزدي<sup>(٣)</sup> (ت١٥٣هـ أو ١٥٤هـ).
  - ٢ ـ جامع سفيان الثوري (١٦١هـ).
  - ۳ \_ مصنف حماد بن سلمة (٥) (ت١٦٧ه).
  - ٤ \_ كتاب الآثار لمحمد بن الحسن الشيباني (ت١٨٩هـ).

وهو عبارة عن أحاديث مرفوعة وموقوفة ومرسلة في مسائل الفقه، طبع في مجلدين بتعليق الأستاذ أبو الوفاء الأفغاني، ويشتمل على (٢٦٨) أثراً وقد أفرد الحافظ ابن حجر جزءاً لطيفاً في تراجم رواته

<sup>(</sup>١) نقله الصنعاني في توضيح الأفكار: ج١ ص٢٣١.

<sup>(</sup>٢) الرسالة المستطرفة لبيان مشهور كتب السنة المشرفة، ص٣٠ فما بعدها.

<sup>(</sup>٣) معمر بن راشد بن عمرو الأزدي البصري: أحد الأعلام وحفاظ الحديث. ولد في البصرة وانتقل إلى اليمن واستقر بها. له كتاب الجامع مخطوط نسخة منه في مكتبة فيض الله وأخرى في أنقرة، حققه الأستاذ فؤاد سزكين ولم يطبع إلى الآن، له ترجمة في: طبقات ابن سعد: ج٥ ص٣٩٧، تذكرة الحفاظ: ج١ ص١٩٠.

<sup>(</sup>٤) هو سفيان بن سعيد بن مسروق الثوري، كان إماماً مجتهداً، أجمع الناس على دينه وورعه وزهده، وثقته في الرواية، راوده المنصور ثم المهدي على أن يلي القضاء فأبى، وتوارى، وانتقل إلى البصرة ومات فيها سنة ١٦١هـ ترجمته في: التاريخ الكبير للبخاري: ج٢ ق٢ ص٩٢ - ٩٣، تاريخ بغداد: ج٩ ص١٥١ - ١٧٤ وتهذيب التهذيب: ج٤ ص١١١ - ١١٥

<sup>(</sup>٥) حماد بن سلمة بن دينار البصري أبو سلمة، ثقة حافظ عابد، أخرج له مسلم وأصحاب السنن. مات سنة ١٦٧ه ترجمته في: التاريخ الكبير: ق١ ج٢ ص٢٧، حلية الأولياء: ج٦ ص٢٤٩، تذكرة الحفاظ: ج١ ص٥٠٠، تهذيب التهذيب: ج٣ ص١١.

سماه الإيثار لمعرفة رواة الآثار، وهو مطبوع.

- مصنف وكيع بن الجراح (ت١٩٧هـ).
- ٦ جامع سفیان بن عیینة (۱) (ت۱۹۸ه).
- ٧ \_ مصنف عبدالرزاق بن همّام الصنعاني (ت٢١١هـ).

طبع في أحد عشر مجلداً بتحقيق حبيب الرحمٰن الأعظمي ويشتمل على (٢١٠٣٣) أثراً ويعتبر من أغنى المصادر بآثار السلف وفقه التابعين. وقد استمد منه البخاري كثيراً في الآثار التي يوردها كما يعلم من خلال «فتح الباري» و«تغليق التعليق» في وصل تلك الآثار.

٨ مصنف أبي بكر بن أبي شيبة (ت٣٧٥هـ) وقد طبع كتابه في خمسة عشر جزءاً تشتمل على (١٩٧٨٩) أثراً، وقد استفاد منه البخاري كثيراً في الآثار التي يوردها في صحيحه.

#### ج \_ المسانيد:

وهي الكتب التي موضوعها جعل حديث كل صحابي على حدى صحيحاً كان أو حسناً أو ضعيفاً مرتبين على حروف المعجم وأسماء الصحابة كما فعله غير واحد، أو على القبائل، أو السابقة في الإسلام، أو الشرافة النسبية، أو غير ذلك. وقد يقتصر في بعضها على أحاديث صحابي واحد كمسند أبي بكر أو أحاديث جماعة منهم كمسند الأربعة، أو العشرة، أو طائفة مخصوصة منهم جمعها وصف واحد كمسند المقلين ومسند الصحابة الذين نزلوا مصر إلى غير ذلك.

والمسانيد كثيرة جداً (٢) فقل إمام إلا وله مسند وفيما يلي تعريف

 <sup>(</sup>١) هو سفيان بن عيينة بن أبي عمران الهلالي، أبو محمد الكوفي المكي، أحد أئمة الإسلام وحفاظ السنة. ترجمته في مقدمة الجرح والتعديل: ص٣٦، الطبقات الكبرى: ج٥ ص٣٦٤، تاريخ بغداد: ج٩ ص١٧٤، تذكرة الحفاظ: ج١ ص٢٦٢.

<sup>(</sup>٢) الرسالة المستطرفة ص٤٦ إلى ص٥٧٠.

#### لأهمها وأشهرها إلى عصر الإمام البخارى:

- ١ مسند الإمام أحمد بن حنبل (ت٢٤١هـ) وهو أعلى المسانيد، وهو المراد عند الإطلاق وإن أريد غيره قيد، وقد طبع مراراً وقد أفاض العلامة أحمد شاكر في التعريف به في مقدمة تحقيقه.
- ٢ المسند لأبي دود الطيالسي الحافظ<sup>(۱)</sup> (ت٢٠٣ أو ٢٠٤هـ) ومسنده مطبوع في مجلد واحد وليس هو الجامع له بل جمعه بعض حفاظ خراسان: جمع فيه ما رواه يونس بن حبيب عنه خاصة<sup>(٢)</sup>.
- ٣ ـ مسند أبي محمد عبيدالله بن موسى بن أبي المختار العبسي الكوفي (٣)
   (ت٢١٣هـ).
  - ٤ \_ مسند أبي إسحاق بن نصر بن إبراهيم المطوعي (١٣ ٢ هـ).
  - مسند أسد بن موسى الأموي المعروف بأسد السنة<sup>(ه)</sup> (ت٢١٢هـ).
    - ٦ ـ مستد مسدد بن مسرهد الأسدي البصري<sup>(١)</sup> (ت٢٢١ه).

<sup>(</sup>۱) هو أحد الأعلام الحفاظ روى عن ابن عون وهشام بن أبي عبدالله وعباد بن منصور وحرب بن شداد وروى عنه جرير بن عبدالحميد شيخه وابن بشار وابن رافع وخلق، أثنى عليه ابن مهدي وأحمد ووكيع وروى أنه حدث بأربعين ألف حديث من حفظه ـ ترجمته في الخلاصة للخزرجي: ج١ ص١٠١، التقريب ص٢٥٠.

<sup>(</sup>٢) الرسالة المستطرفة ص ٤٦ .وانظر الفضل المبين على عقد الجوهر الثمين للقاسمي ص ٣٠٨ وأما راوي المسند فهو يونس بن حبيب أبو بشر العجلي. ثقة دو صلاح وجلالة (ت٢٦٧ه).

<sup>(</sup>٣) هو عبيدالله بن موسى ابن أبي المختار العبسي الكوفي أبو محمد، ثقة، قال الحاكم: هو أول من صنف المسند على تراجم الرجال. مات سنة ٢١٣هـ. ترجمته في: تذكرة الحفاظ: ج١ ص٣٥٣، طبقات القراء لابن الجزري: ج١ ص٤٩٤، التقريب ص٣٧٥.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ص٣٧.

هو أسد بن موسى بن إبراهيم بن الوليد عبدالملك بن مروان الأموي، أسد السنة صدوق يغرب وفيه نصب. مات سنة ۲۱۲ه وله ثمانون سنة، روى له البخاري تعليقاً وأبو داود والنسائي، التقريب ص١٠٤.

<sup>(</sup>٦) مسدد بن مسرهد بن مسربل بن مستورد الأسدي البصري، أبو الحسن، ثقة حافظ، يقال =

- ۷ \_ مسند إسحاق بن إبراهيم بن راهويه (۱۱) (ت۲۳۸هـ) وهو من كبار شيوخ البخاري.
- $\Lambda = \mathbf{9} \Delta$  مسند أبي بكر (٢) ومسند عثمان (٣) ابني محمد بن أبي شيبة وهما من كبار شيوخ البخاري.
- ١٠ مسند أبي بكر عبدالله بن الزبير الحميدي<sup>(١)</sup> (ت٢١٩هـ) وهو من كبار شيوخ البخاري.

وحتى الإمام البخاري فإنه صنف مسنداً يسمى بالمسند الكبير، وكذلك الإمام مسلم بن الحجاج له أيضاً مسند كبير على الرجال.

- = عنه أوّل من صنف المسند بالبصرة، مات سنة ٢٢١هـ ويقال اسمه عبدالملك بن عبدالعزيز ومسدد لقب، روى له البخاري وأبو داود والترمذي والنسائي، التقريب ٥٦١.
- (۱) هو إسحاق بن راوهويه بن مخلد أبو يعقوب المروزي، نزيل نيسابور أحد أئمة المسلمين وفقهاء الحديث، صاحب الإمام أحمد في بغداد، ومسنده ما يزال مخطوطاً المجلد الرابع منه في دار الكتب المصرية، وله مسائل فقهية هو والإمام أحمد رواها عنهما إسحاق الكوسج. مات سنة ٢٣٨ه. ترجمة: في تذكرة الحفاظ ج٢ ص٤٣٣، التقريب ص٩٩.
- (۲) هو أبو بكر عبدالله بن محمد بن أبي شيبة الكوفي، ثقة حافظ صاحب تصانيف، مات سنة خمس وثلاثين ومائتين، روى عنه البخاري ومسلم وأبو داود والنسائي وابن ماجه، التقريب ص٣٢٠.
- (٣) هو عثمان بن محمد بن إبراهيم بن عثمان العبسي، أبو الحسن بن أبي شيبة الكوفي، ثقة حافظ شهير، وله أوهام، وقيل: كان لا يحفظ القرآن، مات سنة تسع وثلاثين وماثتين وله ثلاث وثمانون سنة، روى له البخاري ومسلم وأبو داود والنسائي وابن ماجه، التقريب ص٣٨٦.
- (٤) هو عبدالله بن الزبير بن عيسى الأسدي الحميدي، ثقة حافظ فقيه أجل أصحاب ابن عينة، مات بمكة سنة مائتين وتسعة عشر، وقيل بعدها. قال الحاكم: كان البخاري إذا وجد الحديث عند الحميدي لا يعدوه إلى غيره، التقريب ص٣٠٣.
- ومسند الحميدي قد طبع في مجلدين بتحقيق وتعليق الشيخ حبيب الرحمٰن الأعظمي ويشتمل على (١٣٠٠) حديثاً.

#### ر ـ كتب المغازي والسير:

وهي الكتب التي تهتم بذكر سيرة النبي على من مولده إلى وفاته وذكر مبعثه وما قام به من غزوات ضد أعدائه وتفصيل ذلك، وسأذكر أهم الكتب في هذا المجال إلى عصر الإمام البخاري. ويمكن ترتيبها تاريخياً على أربعة طبقات:

الطبقة الأولى: ومن أبرز من اهتم بالسير والمغازي في العهد الأول: عروة بن الزبير (ت٩٤هـ) وأبان بن عثمان (ت١٠٥هـ) وقد ذكر ابن سعد في طبقاته (۱) ما يفيد أن أبان بن عثمان كان له تدوين في السير، ففي ترجمة المغيرة بن عبدالرحمن قال: «إنه ثقة قليل الحديث إلا مغازي رسول الله عليه أخذها من أبان بن عثمان، فكان كثيراً ما تقرأ عليه ويأمر بتعلمها ولم يصلنا منها شيء.

الطبقة الثانية: ومن أبرز رجالها عبدالله بن أبي بكر بن حزم الأنصاري<sup>(۲)</sup> (ت١٣٥ه)، اهتم بأخبار الوفود التي قدمت إلى النبي ورتبها وأخبار ردة القبائل بعد وفاة النبي على كما جمع غزوات النبي الله ورتبها تاريخياً. ومن رجال هذه الطبقة أيضاً عاصم بن عمر بن قتادة (ت٠١١ه) وهو شيخ ابن إسحاق، ولمعرفته الوثيقة بالمغازي اختاره الخليفة عمر بن عبدالعزيز ليحدث الناس بمسجد دمشق عن المغازي ومناقب الصحابة. وممن اهتم بالمغازي والسير في هذه الطبقة أبو بكر محمد بن مسلم بن شهاب الزهري (٤٠) (ت١٢٤ه).

<sup>(</sup>١) الطبقات الكبرى: ج٥ ص١٥٦.

<sup>(</sup>٢) هو عبدالله بن أبي بكر بن محمد بن عمرو بن حزم الأنصاري المدني شيخ مالك والسفيانيين روى عن أنس وجماعة، وكان كثير العلم، روى عنه الجماعة ترجمته في التقريب ص٢٩٧، وشارات الذهب: ج١ ص١٩٧٠.

 <sup>(</sup>٣) عاصم بن عمر بن قتادة بن النعمان الأنصار بالمدني ثقة حافظ عالم المغازي، أخرج له الجماعة ترجمته في: طبقات ابن سعد: ج٣ ص٤٥١، تهذيب التهذيب: ج٥ ص٥٣٠، والتقريب ص٢٨٦، وشذرات الذخب: ج١ ص١٥٧.

<sup>(</sup>٤) هو الإمام الحافظ المتفق على جلالته وإتقانه: أحد أكابر الفقهاء، رأى عشرة من =

الطبقة الثالثة: ومن أبرز رجالها موسى بن عقبة بن أبي عياش المدني (١) التابعي الصغير (ت١٤١هـ) ومغازيه أصح المغازي كما قاله تلميذه مالك بن أنس، وقال الشافعي: ليس في المغازي أصح من كتابه مع صغره وخلوه من أكثر ما يذكر في كتب غيره.

وقال أحمد: (عليكم بمغازي موسى بن عقبة فإنه ثقة)(٢).

وقد نقل الإمام البخاري عن مغازي موسى بن عقبة في مواضع من كتاب المغازي من جامعه منها: باب غزوة الخندق (٢) وباب غزوة بني المصطلق (٤) باب غزوة الطائف (٥) ومن رجال هذه الطبقة محمد بن إسحاق (٢) بن يسار المطلبي (ت١٠١ه)، تتلمذ على يد الزهري واستفاد منه، ويقال أنه صنف كتابه «السيرة النبوية» بناء على طلب الخليفة العباسي أبو جعفر المنصور لابنه المهدي، وقد رواه عنه تلميذه زياد البكائي وعن البكائي أخذه ابن هشام، وقد ظل كتاب ابن إسحاق هذا موسوماً بالضياع إلى عهد قريب حيث عثر أحد الباحثين الأوربيين على عدة أوراق منه مكتوبة على أوراق البردي المصرية، ثم عُثر على جزء كبير منه بالمغرب

الصحابة، نزل الشام واستقر بها وصنف في الحديث والمغازي، ترجمته في: تذكرة الحفاظ: ج١ ص١٠٨، التهذيب: ج٩ ص٤٤٥، التقريب ص٥٠٦.

<sup>(</sup>١) ثقة فقيه إمام في المغازي، روى عن صحابية وعدة من التابعين. له ترجمة في التقريب ص٢٠٥، وشذرات الذهب: ج١ ص ٢٠٩٠.

<sup>(</sup>٢) الرسالة المستطرفة ص٨٢.

<sup>(</sup>٣) الجامع الصحيح، كتاب المغازي، باب غزوة الخندق: ج٧ ص٤٥٣ (مع الفتح) ط ـ دار الريان سنة ١٤٠٧هـ ١٩٨٦م.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه ص٤٩٤.

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه ص٦٣٩.

<sup>(</sup>٦) هو محمد بن إسحاق بن يسار المطلبي، بالولاء المدني، من حفاظ الحديث، ومن أقدم مؤرخي العرب إمام في المغازي، قال الشافعي: «من أراد أن يتبحر في المغازي فهو عيال على ابن إسحاق» وقال فيه الذهبي: «كان أحد أوعية العلم، خبيراً في معرفة المغازي والسير وليس بذاك المتقن» ترجمته في: تاريخ بغداد: ج1 ص٢١٤، تذكرة الحفاظ: ج1 ص٢١٤، ميزان الاعتدال: ج٣ ص٤٦٨.

ونشره معهد الدراسات والأبحاث للتعريب بفاس سنة ١٩٨٩م وحققه الأستاذ محمد حميد الله.

وقد نقل الإمام البخاري في صحيحه عن ابن إسحاق في مواضيع مختفة (۱). ومن أبرز رجال هذه الطبقة أيضاً ابن هشام (۲) فقد نشأ بمدينة البصرة بالعراق ورحل إلى مصر حيث التقى بعلمائها منهم الإمام الشافعي وفي مصر كتب «السيرة النبوية» وقد أخذ كتاب ابن إسحاق فهذبه وحذف منه كثيراً مما لا تعلق له بالسيرة أو شك في صحته ككثير من الأشعار والأنساب، أو أضاف إليه أشياء كثيرة.

ومخطوطات هذا الكتاب كثيرة، وأقدم نسخة منها يرجع تاريخها إلى القرن السادس الهجري (٥٩٦هـ).

وكان المستشرق الألماني "وستنقلد" من أوائل المهتمين بطبع هذا الكتاب، فأخرجه سنة (١٨٦٠م) في مجلدين مضبوطاً بالشكل وألحق به مجلداً يحتوي على تعاليق، وملاحظات وفهارس، ثم طبع هذا الكتاب اعتماداً على نسخة الإمام السهيلي، وهي المخطوطة التي أخذها عن شيخه ابن العربي، وتوالت طبعاته، ومن أفضل طبعاته وأكثرها دقة الطبعة التي حققها الأستاذ مصطفى السقا ومن معه.

الطبقة الرابعة: وهم المصفون في السير والمغازي ممن عاصروا الإمام البخاري ـ رحمه الله ـ ومن أبرزهم:

<sup>(</sup>۱) انظر: كتاب المغازي من الجامع الصحيح، باب غزوة العشيرة: ج٧ ص٣٦٦، وباب حديث بني النضير ص٣٨٦، وباب غزوة الرجيع ورعل وذكوان ص٤٣٧، وغزوة ذات الرقاع ٤٨١، وباب غزوة بني المصطلق ص٤٩٤، كلها في الجزء السابع من الفتح ط ـ:
دار الريان ـ.

 <sup>(</sup>۲) هو عبدالملك بن هشام بن أيوب الحميري المعافري، كان عالماً بالأنساب واللغة وأشعار العرب (ت٢١٨هـ) ترجمته في: وفيات الأعيان: ج٢ ص٣٤٩ ـ ٣٥٠، البداية والنهاية: ج١٠ ص٢٦٧.

ابن سعد (١) (ت٢٣٠هـ) ولم يفرد المسيرة بمصنف وإنما أفرد أول كتاب الطبقات لسيرة النبي ومغازيه في مجلدين تقريباً، وبقية الطبقات لتراجم الصحابة والتابعين والعلماء إلى عصره، وهو مطبوع.

ومن رجال هذه الطبقة أيضاً ابن أبي خيثمة (٢٠ (ت٢٧٩ه) وكتابه مرتب على الطبقات ذكر فيه تراجم الرواة إلى عصره ومزجه بالتاريخ والسير مع النقد وعلل الحديث ومنهجه مثل منهج ابن سعد في طبقاته، وكتابه غير مطبوع.

ومن رجال هذه الطبقة أيضاً خليفة بن خياط العصفري<sup>(٣)</sup> (ت ٢٤٠ه) له كتاب التاريخ وهو مرتب على السنوات، وكتاب الطبقات، كلاهما مطبوع، وخليفة بن خياط من شيوخ الإمام البخاري وقد روى عنه في الجامع الصحيح.

#### هـ ـ كتب التفسير:

وهي الكتب التي اهتمت بتفسير القرآن بالأثر وقد كانت هناك كتب كثيرة في القرنين الثاني والثالث في تفسير القرآن (١٤) ومن أهمها:

۱ \_ تفسیر مجاهد<sup>(ه)</sup> (ت۱۰۱ه).

<sup>(1)</sup> هو الإمام الحبر أبو عبدالله محمد بن سعد الحافظ: كاتب الواقدي، صاحب الطبقات والتاريخ، توفي ببغداد وله اثنان وستون سنة. روى عن سفيان بن عيينة وهشيم وخلق كثير، ترجمته في: شذرات الذهب: ج٢ ص٦٩.

 <sup>(</sup>۲) هو الحافظ أحمد بن أبي خيثمة زهير بن حرب النسائي ثم البغدادي، مصنف التاريخ الكبير. سمع أبا نعيم وعفان وطبقتهما. قال الدارقطني: ثقة مأمون، شذرات الذخب: ج٢ ص١٧٤.

 <sup>(</sup>٣) هو أبو عمرو خليفة بن خياط العُصفري، لقبه شَبَاب، صدوق ربما أخطأ، وكان إخبارياً علامة، ترجمته في التقريب ص١٩٠، وشُذرات الذهب: ج٢ ص٩٤.

 <sup>(</sup>٤) انظر الرسالة المستطرفة ص٥٧، والفهرست لابن النديم ص١٦٣ ـ ١٦٦، ت مصطفى الشويمي.

<sup>(</sup>٥) مجاهد بن جبر، أبو الحجاج المخزومي مولاهم. المكي ثقة إمام في التفسير وفي =

٢ - تفسير سفيان الثوري (ت١٦١ه): لم يفسر فيه الثوري جميع الآيات بل يفسر الآيات التي وصله شيء من تفسيرها عن السلف، وما عثر عليه من هذا التفسير يشتمل على ٤٩ سورة من القرآن الكريم آخرها سورة الطور، وقد حققه الأستاذ امتياز علي العرشي وطبعه في رامبور الهند، ثم طبعته دار الكتب العلمية في بيروت سنة ١٤٠٣هـ.

٣ ـ تفسير عبدالرزاق الصنعاني (١) (ت٢١١هـ).

٤ ـ تفسير إسحاق بن راهويه (ت٢٢٨هـ).

تفسير عثمان بن أبي شيبة (ت٢٣٩هـ).

٦ \_ تفسير أبي بكر بن أبي شيبة (ت٢٣٠هـ).

٧ ـ تفسير ابن ماجه القزويني (ت٧٧هـ).

### و ـ الأجزاء المفردة في أبواب مخصوصة:

١ \_ الإيمان للإمام أحمد.

وهي كثيرة جداً نذكر منها<sup>(١)</sup>:

٢ \_ الإيمان لأبي بكر بن أبي شيبة.

٣ \_ الطهور لأبي عُبيد القاسم بن لام البغدادي اللغوي الحافظ (ت٢٢٢هـ أو ٣٢٣هـ أو ٢٢٣هـ).

٤ \_ الصلاة لأبي نعيم الفضل بن دكين الكوفي التميمي (ت١١٨ه أو

<sup>=</sup> العلم، مات وله ثلاث وثمانون سنة، روى له الجماعة، ترجمته في التقريب ص ٢٠، وشدرات الذهب: ج١ ص ١٢٥٠

<sup>(</sup>۱) هو عبدالرزاق بن همام بن نافع الحميري، مولاهم، أبو بكر الصنعاني، حافظ محدث ثقة، روى عن الأوزاعي وابن جريج ومعمر، له مصنفات كثيرة، ترجمته في: تهذيب التهذيب: ج٦ ص٣١٠، شذرات الذهب: ج٢ ص٧٧.

<sup>(</sup>Y) انظر الرسالة المستطرفة ص٣٩ = ٥٤٠

- ١١٩هـ) من شيوخ الإمام البخاري.
- قيام الليل لمحمد بن نصر المروزي.
- ٦ الزكاة لأبى محمد يوسف بن يعقوب القاضي.
  - ٧ \_ الأموال لأبي عبيد القاسم بن سلام.
  - ٨ ـ الأيمان والنذور، والنكاح، له أيضاً.
- ٩ ـ الجهاد لعبدالله بن المبارك (ت١٨١هـ) وهو أول من صنف فيه.
  - ١٠ ـ الاستئذان والبر والصلة له أيضاً.
- 11 \_ الزهد للإمام أحمد، وهو من أحسن ما صنف في هذا الموضوع، لكنه مرتب على الأسماء.
  - ١٢ \_ الزهد لعبدالله بن المبارك، وهو مرتب على الأبواب، وفيه أحاديث واهية.
    - ١٣ ـ الزهد لهناد بن السري بن مصعب التميمي الحافظ (ت٢٤٣ه).
      - ١٤ ـ الذكر والدعاء لأبي يوسف صاحب أبي حنيفة (ت١٨٢هـ).
        - 10 \_ الأمثال لأبي عبيد القاسم بن سلام.
- 17 العلم لأبي خيثمة زهير بن حرب النسائي البغدادي الحافظ (ت٢٣٤ه)، روى عنه الإمام مسلم أكثر من ألف حديث، وجزؤه هذا مطبوع بتحقيق الشيخ الألباني.
  - ١٧ \_ فضائل القرآن للشافعي.
  - ١٨ ـ ثواب القرآن لابن أبي شيبة.

وغير ذلك مما لا يحصى من الأجزاء في مختلف الموضوعات، وقد أفاد منها الإمام البخاري سواء في جامعه أم في غيره من مصنفاته التي سيأتي التعريف بها في آخر مبحث من هذا الفصل.

من خلال هذا العرض السريع لأهم المصنفات الحديثية إلى عصر الإمام البخاري تتجلى لنا الحقائق العلمية التالية:

- إن الإمام البخاري لم ينطلق في تصنيف جامعه من فراغ، بل يعتبر صحيحه حلقة من سلسلة ممتدة إلى المصنفين الأوائل كمالك وابن جريج والأوزاعي وابن المبارك وغيرهم.
  - إن الإضافة الجديدة التي أضافها الإمام البخاري تتمثل في:
- جعل كتابه جامعاً لأنواع علوم الإسلام من عقيدة وفقه وتفسير ومغازي وسير وزهد ورقاق وفضائل وآداب، بينما كان من سبقه يركز على علم من العلوم فالسنن والجوامع والموطآت كانت تهتم بما يتعلق بالأحكام الفقهية دون غيرها من العلوم. وكذلك كتب السير والمغازي. خاصة بهذا الفن ولا تتعرض لغيره. وكذلك كتب التفسير فهي موضوعة لهذا الجانب ولا تتعرض لغيره كالفقه والسير والمغازي. وأما الأجزاء الحايثية فكل جزء منها خاص بباب معين من أبواب العلم، بينما نجد الجامع الصحيح قد اشتمل على كل تلك العلوم وهذا السبب في تسميته بالجامع.
- كان من سبق من العلماء يجمع في كتابه الأخبار ولا يلتزم الصحة. فيذكر الصحيح والحسن والضعيف وقد يكون فيها الموضوع أحياناً، ولكن الإمام البخاري اقتصر في جامعه على الصحيح فقط لذا سماه الجامع الصحيح.
- الموقوفة، والمتصل والمنقطع على حد سواء، لكن البخاري خصص الموقوفة، والمتصل والمنقطع على حد سواء، لكن البخاري خصص كتابه لما ورد عن رسول الله ﷺ بالأسانيد المتصلة، وإن كان يذكر فيه الآثار والموقوفات على سبيل التبع للاستشهاد، وقد حوى جملة كثيرة من الموقوفات والآثار وعادة يرويها معلقة، فهي ليست مقصودة أصالة وإنما بالتبع والاستطراد، لذا سمى البخاري كتابه الجامع الصحيح المسند
- كان المصنفون يهتمون بمزج الحديث بالفقه كما فعل مالك في موطئه، ويذكرون آراء العلماء وفقهاء التابعين والأمصار، والإمام

البخاري لم يهمل هذه الناحية، ولم يتوسع في ذكر فقه الحديث وإنما سلك طريقة مختصرة وهي أنه يضمّن فقه الحديث في الترجمة حتى شاع على ألسنة العلماء أن فقه الإمام البخاري في تراجمه، ويعضد ما يذهب إليه بالآيات والآثار ثم يذكر أهم ما ورد في الباب من الأحاديث المرفوعة المسندة. لهذه السمات والخصائص كان صحيح البخاري أهم كتب الحديث. وهذه جملة من ثناء العلماء على صحيحه:

قال الإمام أبو عبدالرحمٰن النسائي: «ما في هذه الكتب كلها أجود من كتاب محمد بن إسماعيل»(١).

وقال أبو جعفر العقيلي: «لما صنف البخاري كتاب الصحيح عرضه على ابن المديني وأحمد بن حنبل ويحيى بن معين، فاستحسنوه وشهدوا له بالصحة إلا أربعة أحاديث». قال العقيلي: «والقول فيها قول البخاري وهي صحيحة».

وقال الحاكم أبو أحمد: «رحم الله محمد بن إسماعيل الإمام، فإنه الذي ألّف الأصول وبين للناس وكل من عمل من بعده فإنما أخذه من كتابه كمسلم، فرق كتابه في كتابه وتجلد فيه حق الجلادة حيث لم ينسبه إله»(٢).

وقال الحافظ أبو الحسن الدارقطني: «لولا البخاري لما راح مسلم ولا جاء» وقال أيضاً: «إنما أخذ مسلم كتاب البخاري فعمل فيه مستخرجاً وزاد فيه أحاديث»(٣).

وما قاله الحاكم أبو أحمد والحافظ الدارقطني فيه إجحاف للإمام مسلم

<sup>(</sup>۱) هدى السارى ص١٤٥، ط دار الريان.

 <sup>(</sup>۲) الحافظ ابن حجر: هدي الساري مقدمة فتح الباري ـ دار الريان للتراث القاهرة ـ الطبعة
 الأولى سنة ١٤٠٧هـ ـ ١٩٨٦م، ص٥١٤.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه ص١٤٥.

- رحمه الله - وإن كان قد استفاد من كتاب البخاري ومن علمه لكنه أضاف اليه مما ليس فيه وركز فيه على الأسانيد واختلاف الروايات ومتون الأحاديث وغيرها مما يتعلق بالصنعة الحديثية (١)، مما لم يركز عليه الإمام البخاري في صحيحه.



<sup>(</sup>١) انظر: عبقرية الإمام مسلم في ترتيب أحاديث مسنده الصحيح للدكتور حمزة عبدالله المليباري، وهو مطبوع أ

# المبحث الثاني المبحث الثاني النقد وعلوم الحديث إلى عصر الإمام البخاري

لقد مر بنا في المبحث السابق أن علماء الحديث في القرنين الثاني والثالث الهجري قد بذلوا جهوداً عظيمة في تدوين السنة والحفاظ عليها بأنواع شتى من المصنفات، وطرق مناهج مختلفة في التأليف، والسؤال الذي يطرح هل كان إلى جانب هذا الجهد العظيم في الجمع والتصنيف، جهداً موازياً في النقد والتمحيص؟

وقبل الإجابة على هذا السؤال، نحدد المراد بالنقد لغة واصطلاحاً ثم ما هي عوامل ظهوره ثم نعرض بشيء من الاختصار إلى جهود المحدثين ومصنفاتهم في النقد الحديثي إلى عصر الإمام البخاري.

#### تعريف النقد:

فالنقد لغة: هو تمييز الدراهم وإخراج الزيف منها، وكذا تميز غيرها ومثل هذا المصدر في مدلوله، التنقاد والتنقد من انتقد وتنقد الدراهم: أي ميز جيدها من رديئها(١).

<sup>(</sup>١) مرتضى الزبيدي: تاج العروس من جواهر القاموس: ج٢ ص١٦٥.

وناقده: ناقشه في الأمر(١).

النقد اصطلاحاً: هو دراسة الرواة والمرويات لتمييز جيدها من ردينها، وعلوم الحديث كلها تعتبر نتاجاً لهذه المهمة التي اضطلع بها المحدثون والحفاظ، ومن أبرز هذه العلوم علمي الجرح والتعديل وعلل الحديث.

# دوافع النقد وعوامل ظهوره:

اختلفت عوامل ظهور النقد باختلاف المراحل التي مر بها، ويمكن تقسيمها إلى مرحلتين:

أ ـ المرحلة الأولى: وهي تتمثل في المرحلة التي سبقت ظهور الفتن والبدع ويقف وراء ظهور النقد في هذه الفترة عامل واحد وهو ما جبل عليه الإنسان من الوهم والخطأ والنسيان.

ب - المرحلة الثانية: وهي المرحلة التي ظهرت فيها البدع والفتن، ويقف إلى جانب العامل الأول عامل آخر كان وراء تطور حركة النقد ونشاطها، وهو الكذب<sup>(٢)</sup>، ولقد هيأ الله لهذه المهمة رجالًا قاموا بها أحسن قيام فقد وجد في كل عصر، وفي كل مصر من الجهابذة والحفاظ من يقوم بهذه الوظيفة من عهد الصحابة والتابعين إلى أتباعهم، يأخذ كل واحد منهم ما عند شيخه، ويضيف إليه ما توصل إليه بخبرته فتجمعت مادة علمية غزيرة في الكلام على الرواة والأحاديث إلى أن وصل الأمر إلى الأئمة الذين دونوا المصنفات المستقلة مثل: يحيى ابن معين، والبخاري، وابن أبي حاتم وغيرهم.

والذي أريد التركيز عليه هو حركة التدوين في النقد وعلوم الحديث

<sup>(</sup>۱) محمد بن أبي بكر الرازي: مختار الصحاح ـ ت الدكتور مصطفى البغا ـ دار الهدي عين مليلة الجزائر ـ ط٤ ـ سنة ١٩٩٠م، ص٤٢٦٠.

<sup>(</sup>٢) أحمد محمد نور سيف: مقدمة تحقيق تاريخ ابن معين ـ طبع مركز البحث العلمي وإحياء التراث بمكة ـ المنة ١٩٧٩م ـ ١٣٩٩ه، ص٦.

ويمكن تقسيمها إلى المراحل التالية(١):

المرحلة التمهيدية: وهو الشكل المبدئي والأولي للتدوين، إذ كان عبارة عن ملاحظات واستدراكات وتصويبات تُدوّن بهوامش المرويات يستفيدها التلاميذ من شيوخهم، وتعتبر هذه التدوينات النواة الأولى لما عرف فيما بعد بالمسانيد المعللة.

المرحلة الأولى: وتتمثل في المسانيد المعلّلة، وتعتبر هذه المسانيد أول علوم الحديث ظهوراً ونشأة، لأنها تضم خليطاً من المعارف الحديثية: توثيق الرواة، أو تضعيفهم، أو بيان وفاة، أو ضبط غريب، أو بيان شكل، أو توضيح كنية، أو نسبة، أو موطن، أو غير ذلك. ثم نمت بعض الشيء وبدأت تنفصل عن كتب الحديث لتأخذ تسميات خاصة كسؤالات فلان في الرجال، وكان طابع التدوين في هذه الفترة هو أن يقوم به التلاميذ عن الشيوخ ويحتفظون به، وهي في الحقيقة إنتاج الشيوخ ومؤلفاتهم، أو ما جمعوه عن شيوخهم في علوم الحديث.

وكما قام هؤلاء التلاميذ بجمع ما عند شيوخهم من علوم الحديث، قام هؤلاء الشيوخ أنفسهم بهذه المهمة، فدوّنوا عن شيوخهم كثيراً من المعلومات وأضافوا إليها، وهكذا كل طبقة عن التي تليها.

المرحلة الثانية: وتمثلها كتب هؤلاء النقاد أو الروايات عنهم، وهي وإن اختلفت مسمياتها فكلها تدور في فلك واحد، وهو نقد الرجال وعلل الحديث وما يتصل بهما من علوم الحديث. ويلاحظ هنا طابع التلازم بين نقد الرجال وعلل الحديث وهو سمة بارزة في مؤلفات ابن المديني ويحيى بن معين والإمام أحمد ـ رحمهم الله تعالى ـ.

فالروايات عن يحيى أخذت مسميات عدة هي: (التاريخ، معرفة الرجال، السؤالات) وأما عن أحمد بن حنبل: (العلل، العلل، العلل ومعرفة الرجال، التاريخ) وأما عن ابن المديني: (العلل، المسند بعلله، التاريخ).

<sup>(</sup>١) أحمد محمد نور سيف: مقدمة تحقيق تاريخ ابن معين ـ ص٧ وما بعدها.

وعلى الرغم من ذلك فقد ظهرت كتب متخصصة في هذه الفترة تناولت عدة فنون منها: الأسماء والكنى، الضعفاء والمدلسون، وأجزاء مستقلة لعلل أحاديث شيوخ معينين، وفي الوهم، وتفسير الغريب، والإخوة والأخوات، ومن عرف باللقب أو الاسم وهذه الكتب ذكرتها المصادر في مؤلفات ابن المديني.

ومن أحسن ما ألف في هذه المرحلة من حيث التنظيم والترتيب (طبقات ابن سعد)، وتعتبر من المصادر الأولى في علم الجرح والتعديل وعلم الرجال، وقد طبع في تسع مجلدات، وتغلب عليها الصبغة التاريخية، فمدلول كلمة تاريخ كان يشمل علم الرجال والنقد، إضافة إلى السير والمغازي، ثم اقتصر مدلوله بعد ذلك على الأحداث التاريخية، فقد سمى كل من الدوري والدارمي روايتيهما عن يحيى بن معين باسم التاريخ، وكذلك أبو بكر بن أبي شيبة (ت٢٣٥ه) سمى كتابه في الرجال والجرح والتعديل باسم التاريخ، وكذلك الإمام الحافظ خليفة بن خياط العصفري (ت٢٤٠٠) له كتاب التاريخ والطبقات، وكذلك نجد الإمام البخاري سمى كتابه في علم الرجال والجرح والتعديل والعلل بالتاريخ الكبير وله التاريخ الأوسط والتاريخ الصغير "\*.

وقد اتخذ التدوين في العلل والرجال في هذه المرحلة اتجاهين:

- ذكر الجرح والتعديل وأحوال الرواة مضموماً إلى ذلك العلل في مناسبات تتصل بتراجمهم، والكتب السابقة تمثل هذا الاتجاه.
- والاتجاه الثاني، يتمثل في عرض الأحاديث التي تطرقت إليها العلل، ثم يتبع ذلك بيان حال الرواة، وجرحهم وتعديلهم والتوسع في ذلك، مع التطرق إلى ذكر أوطانهم أحياناً، ويمثل هذا الاتجاه المسند المعلل

<sup>(\*)</sup> قال الدكتور عبدالمعطى قلعجي: هناك نسخة من تاريخ ابن أبي شيبة في مكتبة برلين في ١١٣ ورقة (انظر مقدمة تحقيق كتاب الضعفاء للعقيلي ص٣٣).

<sup>( ﴿ ﴿ ﴾</sup> سيأتي التعريف بهذه التواريخ الثلاثة في المبحث الرابع من هذا الفصل.

ليعقوب بن شيبة السدوسي(١).

المرحلة الثالثة: وتمثل هذه المرحلة مؤلفات ابن أبي حاتم الرازي (ت٣٢٧ه) وقد عمد إلى تلك المؤلفات التي وصلت إليه، فهذبها وأضاف إليها، وتعتبر كتبه نقلة نوعية في تدوين العلل والجرح والتعديل، فبعد أن كانت مادة العلل متداخلة في نقد الرجال، جرّدها وجعل كل واحدة مستقلة عن الأخرى.

وتتمثل تلك النقلة في اختيار العنوان أيضاً حيث سمى كتابه «الجرح والتعديل» (٢) ومن هنا حددت أغراضه الأساسية، وهي ذكر ما وصل إليه الرواة من جرح أو تعديل، وقد اعتمد اعتماداً كبيراً على التاريخ الكبير للبخاري حيث ضمنه كتابه وأضاف إليه ومن ثم أصبح كتابه مصدراً مهماً في بابه. وقد جرده من مادة العلل وألف فيها كتاباً مستقلاً سماه «علل الحديث» (٣) واحتذى في هذا حذو الترمذي في تأليفه «العلل الصغير والكبير» والبزار في «مسنده المعلل».



<sup>(</sup>۱) هو الحافظ أبو يوسف السدوسي البصري نزيل بغداد، صاحب المسند الكبير المعلل ما صنف مسند أحسن منه لكنه لم يتم، طبع جزء منه.

<sup>(</sup>٢) وهو مطبوع في ٩ مجلدات مع مقدمته بتحقيق العلامة عبدالرحمٰن المعلمي.

٣) وهو مطبوع في مجلدين اشتمل على أكثر من ألفي حديث معلول.

# المبحث الثالث ترجمة الإمام البخاري

#### نسبه ومولده:

هو أبو عبدالله محمد بن إسماعيل بن إبراهيم بن المغيرة بن يردربه الجعفى.

أسلم المغيرة على يد اليمان الجعفي والي بخارى، وكان مجوسياً. وقد طلب والد البخاري العلم.

قال البخاري:

«سمع أبي من مالك بن أنس، ورأى حماد بن زيد وصافح ابن المبارك بكلتا يديه»(١).

وقد اختلف في ضبط اسم جده الأعلى (بردزبه).

فقد ضبطه الأمير بن ماكولا(٢) بباء موحدة مفتوحة ثم راء ساكنة ثم دال مهملة مكسورة، ثم زاي ساكنة ثم باء موحدة ثم هاء، وقال ابن

<sup>(</sup>١) الذهبي: سير أعلام النبلاء ـ تحقيق شعيب الأرناؤوط ومن معه: ج١٢ ص٣٩٣.

<sup>(</sup>٢) الحافظ الأمير بن هبة الله أبي نصر بن ماكولا: الإكمال في رفع الارتياب عن المؤتلف والمختلف في الأسماء والكنى والأنساب ـ دار الكتب العلمية ـ بيروت لبنان ـ ط أولى المداد ١٤١١هـ ـ ١٩٩٠م، ج٨ ص٢٥٩٠.

حجر:(١) «هذا هو المشهور في ضبطه».

وقال ابن خلكان (٢٠): «وقد اختلف في اسم جده فقيل: يَزْذِبَهُ بفتح الياء المثناة من تحتها وسكون الزاي وكسر الذال المعجمة، وبعدها باء موحدة ثم هاء ساكنة».

وقال الذهبي في السير<sup>(٣)</sup>: «محمد بن إسماعيل بن إبراهيم بن المغيرة بن بَرْدِزْبَة، وقيل بَذْدُزْبَه» وكذا ضبطه المزي في تهذيب الكمال<sup>(٤)</sup>. وبردزبه بالبخاري، ومعناه بالعربية الزرّاع<sup>(٥)</sup>.

وأما البخاري فهي نسبة إلى البلد المعروف بما وراء النهر يقال لها بخارى خرج منها جماعة من العلماء في كل فن يجاوزون الحد، وصنف تاريخها أبو عبدالله محمد بن أحمد بن محمد بن سليمان الغنجار الحافظ البخاري وأحسن في ذلك(٢).

وأما الجعفي فلأن أبا جده أسلم على يد اليمان الجعفي، فنسب إليه لأنه مولاه من فوق (٧).

ولد الإمام البخاري يوم الجمعة بعد الصلاة لثلاث عشرة ليلة خلت من شوال سنة أربع وتسعين ومائة وقد ذهب بصره في صغره فرأت والدته في المنام إبراهيم الخليل فقال لها: «يا هذه قد رد الله على ابنك بصره

الحافظ أحمد بن علي بن حجر العسقلاني: هدي الساري مقدمة الفتح الباري ـ راجعه قصي
 محب الدين الخطيب ـ طبع دار الريان ـ القاهرة ـ طبعة أولى ١٤٠٧هـ ١٩٨٦م ص٥٠١.

<sup>(</sup>٢) وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان: ج٤ ص١٩٠.

<sup>(</sup>٣) سير أعلام النبلاء: ج١٢ ص٣٩١.

<sup>(</sup>٤) تهذيب الكمال في أسماء الرجال: للمزي: (ت٤٧٤هـ)، تحقيق د. بشار عواد معروف ج٢٤ ص٤٣١.

<sup>(</sup>٥) هدي الساري ص١٠٥.

<sup>(</sup>٦) أبو سعيد عبدالكريم بن محمد بن منصور التميمي السمعاني (ت٢٦٥هـ): الأنساب ـ تقديم وتعليق عبدالله عمر البارودي ـ مؤسسة الكتب الثقافية، ج١ ص٢٩٢.

<sup>(</sup>٧) أحمد بن علي الخطيب البغدادي: تاريخ بغداد ـ مصورة دار الكتاب العربي في بيروت، ج٠ ص٦.

لكثرة بكائك أو دعائك المراد).

#### طلبه للعلم:

طلب العلم وهو صبي، وكان يشتغل بحفظ الحديث وهو في الكتاب ولم تتجاوز سنّه عشر سنين، وكان يختلف إلى محدثي بلده ويرد على بعضهم خطأه فلما بلغ ستة عشر سنة، كان قد حفظ كتب ابن المبارك ووكيع وعرف فقه أصحاب الرأي، ثم خرج مع أمه وأخيه أحمد إلى مكة، فلما حجّ رجع أخوه بأمه، وتخلّف هو في طلب الحديث (٢).

#### شيوخه:

لقد أخذ البخاري عن شيوخ كثيرين قد ذكرهم من ترجم للبخاري. فمنهم من صنفهم على حروف المعجم كالمزي في تهذيب الكمال (٣) وحاول استقصاءهم، وذكرهم الذهبي في السير على البلدان (٤)، وذكرهم أيضاً على الطبقات (٥)، وقد تبعه الحافظ ابن حجر في ذكرهم على الطبقات (١).

وهذه أسماء بعض منهم على البلدان:

سمع ببخارى قبل أن يرتحل من عبدالله بن محمد بن عبدالله بن جعفر بن اليمان الجعفي المسندي، ومحمد بن سلام البيكندي، وجماعة

ثم سمع ببلخ من مكي بن إبراهيم وهو من عوالي شيوخه.

وسمع بمرو من عبدان بن عثمان، وعلي بن الحسين شقيق، وصدقة بن الفضل وغيرهم.

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء: ج١٣ ص٣٩٣، ومقدمة الفتح ص٢٠٥.

 <sup>(</sup>۲) السير: ج١٢ ص٣٩٣، تاريخ بغداد: ج٢ ص٧، مقدمة الفتح ص٠٠٥٠.

<sup>(</sup>٣) تهذيب الكمال: ج٢٤ ص٤٣١.

<sup>(</sup>٤) سير أعلام النبلاء: ج١١٢ ص٣٩٤.

<sup>(</sup>٥) المصدر نقسه: ج١٢ طِن٣٩٥.

<sup>(</sup>٦) هدي الساري ص٩٠٥.

وسنمع بالري من إبراهيم بن موسى.

وسمع بنيسابور من يحيى بن يحيى وجماعة.

وببغداد من محمد بن عيسى الطباع، وسريج بن النعمان، وعفان، ومحمد بن سابق.

وبالبصرة من أبي عاصم النبيل، والأنصاري، ومحمد بن عرعرة وغيرهم.

وبمكة من أبي عبدالرحمن المقريء، وخلاد بن يحيى، والحميدي وغيرهم.

وبالمدينة من عبدالعزيز الأوسي، وأيوب بن سليمان بن بلال، وإسماعيل بن أبي أويس.

وبمصر من سعيد بن أبي مريم، وأحمد بن إشكاب، وعبدالعزيز بن يوسف، وأصبغ وغيرهم.

وبالشام: من أبي اليمان، ومحمد بن يوسف الفريابي، وأبي مسهر، وأمم سواهم.

وقال رحمه الله: «كتبت عن ألف وثمانين رجلًا ليس منهم إلا صاحب حديث. كانوا يقولون: الإيمان قول وعمل، يزيد وينقص»(١).

#### تلامىدە:

روى عنه خلق كثير منهم: أبو عيسى الترمذي، وأبو حاتم، وإبراهيم بن إسحاق الحربي، وأبو بكر بن أبي الدنيا، وأبو بكر أحمد بن عمرو بن أبي عاصم، وصالح بن محمد جزرة، ومحمد بن عبدالله الخضري مطين، وإبراهيم بن معقل النسفي، وعبدالله بن ناجية، وأبو بكر محمد بن إسحاق بن خزيمة، وعمرو بن محمد بن بجير، وأبو كريب محمد بن

<sup>(</sup>١) ذكره الذهبي في المسير: ج١٢ ص٣٩٥، الحافظ في مقدمة الفتح ص٥٠٥.

جمعة، ويحيى بن محمد بن صاعد ومحمد بن يوسف الفربري «راوي الصحيح» وأبو بكر بن أبي داود، والحسين والقاسم ابنا المحاملي، وعبدالله بن محمد بن الأشقر، ومحمد بن سلمان بن فارس، ومحمد بن عنبر النسفي وأمم لا يحصون، وروى عنه الإمام مسلم في غير «صححه»(۱).

#### منزلته العلمية:

اشتهر البخاري في عصره بالحفظ والعلم والذكاء، وقد وقعت له حوادث كثيرة تدل على حفظه منها امتحانه يوم دخل بغداد وهي قصة مشهورة (۲).

وكان ـ رحمه الله ـ واسع العلم غزير الاطلاع، قال وراقة ابن أبي حاتم: قرأ علينا أبو عبدالله كتاب «الهبة» فقال ليس في «هبة وكيع» إلا حديثان مسندان أو ثلاثة، وفي كتاب ابن المبارك خمسة أو نحوه وفي كتابي هذا خمسمائة حديث أو أكثر (٣).

وقال: «لا أعلم شيئاً يحتاج إليه إلا وهو في الكتاب أو السنة. فقيل له: يمكن معرفة ذلك كله قال نعم»(٤).

وقال له بعضهم، قال فلان عنك لا تحسن أن تصلي، فقال: لو قيل شيء من هذا ما كنت أقوم من ذلك المجلس حتى أروي عشرة الاف حديث في الصلاة خاصة (٥).

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء: ج١٢ ص ٣٩٧.

<sup>(</sup>٢) انظر هدي الساري مقدمة فتح الباري ص١٠٥٠

<sup>(</sup>٣) السير: ج١٢ ص٤١٠، أومقدمة الفتح ص١٢٥.

<sup>(</sup>٤) السير: ج١٢ ص٤١٢.

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه ج١٢ ص١١٤.

#### ثناء الأئمة عليه:

أثنى عليه أئمة الإسلام، وحفاظ الحديث ثناء عاطراً واعترفوا بعلمه وفضله وخاصة في الرجال وعلل الحديث، وهذا شيء يسير من ثناء هؤلاء الأئمة عليه (١).

قال الإمام البخاري رحمه الله: ذاكرني أصحاب عمرو بن على الفلاس بحديث. فقلت: لا أعرفه فَسُرُّوا بذلك، وصاروا إلى عمرو فأخبروه. فقال: حديث لا يعرفه محمد بن إسماعيل ليس بحديث.

وكان إسحاق بن راهويه يقول: اكتبوا عن هذا الشاب ـ يعني البخاري ـ فلو كان في زمن الحسن لاحتاج الناس إليه لمعرفته بالحديث وفقهه.

وقال الإمام أحمد: ما أخرجت خرسان مثل محمد بن إسماعيل.

وكان علماء مكة يقولون: محمد بن إسماعيل إمامنا وفقيهنا وفقيه خرسان.

وقال محمد بن أبي حاتم: سمعت محمود بن النضر أبا سهل الشافعي يقول: دخلت البصرة والشام والحجاز والكوفة ورأيت علماءها كلما جرى ذكر محمد بن إسماعيل فضلوه على أنفسهم.

#### عبادته وورعه وصلاحه:

وكما جمع الإمام البخاري بين الفقه والحديث فقد جمع الله له بين العلم والعبادة. فقد كان كثير التلاوة والصلاة، وخاصة في رمضان فهو يختم في النهار كل يوم ختمة، ويقوم بعد التراويح كل ثلاث ليال بختمة (٢).

وكان أحياناً يعرض له ما يؤذيه في صلاته فلا يقطعها حتى يتمها، فقد أبّره زنبور في بيته سبعة عشر موضعاً وقد تورّم من ذلك جسده فقال له

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء: ج١٢ ص٢٠٠ ـ ٢٢٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ج١٢ ص٤٤٩، وهدي الساري ص٥٠٥.

بعض القوم: كيف لم تخرج من الصلاة أول ما أبرك؟ فقال: كنت في سورة فأحبب أن أتمها(١).

كما كان ـ رحمه الله ـ ورعاً في منطقه وكلامه فقال رحمه الله: أرجو أن ألقى الله ولا يحاسبني أنى اغتبت أحداً (٢).

وكان مستجاب الدعاء، فلما وقعت له محنته قال بعض أن فرغ من ورده: «اللهُم إنه قد ضاقت عليَّ الأرض بما رحبت فاقبضني إليك» فما تم شهر حتى مات (٢٠).

وقال رحمه الله: ما ينبغي للمسلم أن يكون بحاله إذا دعا لم يستجب له، فقالت له امرأة أخيه: فهل تبينت ذلك من نفسك أو جرّبت؟ قال نعم، دعوت ربي مرتين فاستجاب لي، فلم أحب أن أدعو بعد ذلك، فلعله ينقص من حسناتي، أو يعجل لي في الدنيا ثم قال: ما حاجة المسلم إلى الكذب والنخا (٤).

#### أخلاقه:

كان ـ رحمه الله ـ كريماً سمحاً كثير الإنفاق على الفقراء والمساكين، وخاصة من تلاميذه وأصحابه، ولا بأس أن أورد هذه القصة الدالة على أخلاقه العالمة.

قال عبدالله بن محمد الصارفي: كنت عند أبي عبدالله في منزله، فجاءته جارية، وأرادت الدخول، فعثرت على محبرة بين يديه، فقال لها: كيف تمشين؟ قالت: إذا لم يكن الطريق كيف أمشي؟ فبسط يديه، وقال

<sup>(</sup>۱) تاریخ بغداد: ج۲ ص۱۲ ـ ۱۳، السیر: ج۱۲ ص۲۶ .مقدمة الفتح ص۰۰۰.

<sup>(</sup>٢) تاريخ بغداد: ج٢ ص١٣، السير: ج١٢ ص٤٣٩، مقدمة الفتح ص٥٠٥.

<sup>(</sup>٣) السير: ج١٢ ص٤٤٣.

<sup>(</sup>٤) السير: ج١٢ ص٤٠٢، مقدمة الفتح ص٤٠٥.

لها: اذهبي فقد أعتقتك. قال: فقيل له فيما بعد: يا أبا عبدالله أغضبتك الجارية؟ قال: إن كانت أغضبتني فإني أرضيت نفسي بما فعلت (١٠).

#### محنته وصبره:

لما ورد محمد بن إسماعيل البخاري نيسابور، قال محمد بن يحيى الذهلي لأهلها: اذهبوا إلى هذا الرجل الصالح فاسمعوا منه، فذهب الناس إليه، وأقبلوا على السماع منه. حتى ظهر الخلل في مجلس محمد بن يحيى، فحسده بعد ذلك وتكلم فيه (٢) فدس بعض من يمتحنه في (مسألة اللفظ بالقرآن) فلما حضر الناس مجلس البخاري قام إليه رجل فقال: يا أبا عبدالله ما تقول في اللفظ بالقرآن؟ مخلوق هو أم غير مخلوق؟ فأعرض عنه البخاري ولم يجبه، فقال الرجل: يا أبا عبدالله فأعاد عليه القول، ثم قال في الثالثة، فالتفت إليه البخاري، وقال: القرآن كلام الله غير مخلوق، وأفعال العباد مخلوقة، والامتحان بدعة، فشغب الرجل وشغب الناس، وتفرقوا عنه، وقعد البخاري في منزله (٣).

قال يحيى بن سعيد القطان: قال (أي البخاري): أعمال العباد كلها مخلوقة فمرقوا عليه. وقالوا له بعد ذلك ترجع عن هذا القول حتى نعود إليك قال: لا أفعل إلا أن يجيئوا بحجة فيما يقولون أقوى من حجتي. قال يحيى: وأعجبني من محمد بن إسماعيل ثباته (١٤).

قال الحاكم: حدثنا طاهر بن محمد الوراق، سمعت محمد بن شاذل يقول: لما وقع بين محمد بن يحيى والبخاري، دخلت على البخاري فقلت يا أبا عبدالله: أيش الحيلة لنا فيما بينك وبين محمد بن يحيى؟ كل من يختلف إليك يطرد.

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء: ج١٢ ص٤٥٧، ومقدمة الفتح ص٥٠٤.

<sup>(</sup>٢) تاريخ بغداد: ج٢ ص٣٠، السير: ج١٢ ص٤٥٣، ومقدمة الفتح ص٥١٥.

<sup>(</sup>٣) السير: ج١٢ ص٤٥٤، مقدمة الفتح ص٥١٥.

<sup>(</sup>٤) تاريخ بغداد: ج٢ ص٣٠، السير: ج١٢ ص٤٠٤.

فقال: كم يعتري محمد بن يحيى الحسد في العلم، والعلم رزق الله يعطيه من يشاء، فقلت: هذه المسألة التي تحكى عنك. . . قال: يا بني هذه مسألة مشؤومة رأيت أحمد بن حنبل وما ناله في هذه المسألة! وجعلت على نفسي أن لا أتكلم فيها.

قال الذهبي: «المسألة هي أن اللفظ مخلوق، سئل عنها البخاري، فوقف واحتج بأن أفعالنا مخلوقة واستدل لذلك ففهم منه الذهلي أنه يوجه مسألة اللفظ، فتكلم فيه وأخذه بلازم قوله هو وغيره»(١).

وقد أظهر البخاري في هذه المحنة صبراً لا مثيل له. فقد كان كثيراً من أصحابه يقولون له: إن بعض الناس يقع فيك فيقول: ﴿إِنَّ كَيْدَ الشَّيْطُنِ كَانَ ضَعِيفًا ﴾ (٢) ، ويتلو أيضاً: ﴿وَلَا يَحِيقُ ٱلْمَكُرُ ٱلسَّيِّةُ إِلَّا بِأَهْلِهِ ﴾ (٣) . وقال له بعضهم: كيف لا ندعو على هؤلاء الذين يظلمونك ويتناولونك ويتهمونك؟! فقال: قال النبي ﷺ: «اصبروا حتى تلقوني على الحوض» وقال: «من دعا على ظالمه فقد انتصر» (٥).

وقال له بعضهم: يا أبا عبدالله إن فلاناً يكفرك فقال: قال النبي على الله «إذا قال الرجل لأخيه يا كافر فقد باء به أحدهما» (٢٠). وكان في هذه المحنة هجيراه من الليل يردد قوله تعالى:

<sup>(</sup>١) السير: ج١٢ ص٤٥٧.

<sup>(</sup>٢) سورة ألنساء، الآية: ٧٥

<sup>(</sup>٣) سورة فاطر، الآية: ٤٣.

أخرجه البخاري من حديث أسيد بن حضير، كتاب مناقب الأنصار، باب قول النبي على الحوض، رقم (٣٧٩٢)، ج٧ ص١٤٦، وفي كتاب الفنن، باب قول النبي: «سترون أموراً بعدي تذكرونها» رقم (٧٠٥٧)، ج١١ ض٧، مع الفنن، باب قول النبي: «سترون أموراً بعدي تذكرونها» رقم (٧٠٥٧)، ج١١ ض٧، مع الفند.

<sup>(</sup>٥) أخرجه الترمذي من حديث عائشة في كتاب الدعوات حديث رقم (٣٥٥٢) وفي سنده أبو حمزة ميمون الأعور وهو ضعيف.

<sup>(</sup>٦) أخرجه مالك في الموطأ، باب ما يكره من الكلام ج٢ ص٩٨٤، ومن ظريقة الإمام أحمد ج٢ ص١١٣ والبخاري في كتاب الأدب، باب من كفر أخاه بغير تأويل فهو كما قال حديث رقم (٦١٠٣) أم ج١٠ ص٣١٥ مع الفتح.

﴿ إِن يَنْصُرُكُمُ ٱللَّهُ فَلَا غَالِبَ لَكُمُّ ۖ وَإِن يَخْذُلَكُمْ فَمَن ذَا ٱلَّذِى يَنْصُرُكُم مِنَ بَعْدِهِ ۗ ﴾ (١٠).

وقد اقترح عليه بعض أصحابه، وهو أحمد بن سيار: ألا يظهر هذا القول عند العامة فإنها لا تحتمل منه هذا وبين له أنه لا يخالفه في قوله وإنما يدعوه إلى ستره. فقال البخاري: إني أخشى النار، أسأل عن شيء أعلمه حقاً أن أقول غيره فانصرف عنه أحمد بن سيار (٤).

ولقد كانت هذه المحنة سبباً للطعن في هذا الإمام العظيم، والقدح في عدالته عند بعض الأثمة المعاصرين له. قال عبدالرحمٰن بن أبي حاتم الرازي ( $^{\circ}$ ): «قدم محمد بن إسماعيل الري سنة خمسين ومائتين، وسمع منه أبي، وأبو زرعة، وتركا حديثه عندما كتب إليهما محمد بن يحيى أنه أظهر عندهم بنيسابور أن لفظه بالقرآن مخلوق» قال الذهبي ( $^{\circ}$ ) - رحمه الله -: «إن تركا حديثه، أو لم يتركا، البخاري ثقة مأمون يحتج به في العالم» ولم تكن محنة هذا الإمام لتنتهي

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران، الآية: ١٦٠.

<sup>(</sup>٢) سورة غافر، الآية: ٤٤.

<sup>(</sup>٣) سير أعلام النبلاء: ج١٢ ص٤٥٩، مقدمة الفتح ص٥١٦.

<sup>(</sup>٤) السير: ج٤٦٢.

<sup>(</sup>٥) الجرح والتعديل، مصورة دار الكتب العلمية في بيروت عن طبعة دار المعارف العثمانية في الهند ١٣٧١هـ، ج٧ ص١٩١٠.

<sup>(</sup>٦) سير أعلام النبلاء: ج١٢ ص٤٦٣.

بخروجه من نيسابور، بل قد وقعت له في بخارى محنة أخرى هي امتداد للأولى . إذ لما قدم البخاري "بخارى" استقبله أهلها استقبالاً عظيماً، وبقي أياماً على الحفاوة والتكريم. فكتب بعدها محمد بن يحيى الذهلي، إلى خالد بن أحمد أمير بخارى "إن هذا الرجل قد أظهر خلاف السنة. فقرأ كتابه على أهل بخارى فقالوا: لا نفارقه، فأمره الأمير بالخروج من البلد، فخرج (١) وقد ذكر المؤرخون سبباً آخر يمكن أن يكون هو السبب الحقيقي لنفرة هذا الأمير من البخاري. فقد طلب من البخاري لما قدم "بخارى" أن يحمل "الجامع" و"التاريخ" وغيرها من كتبه ليسمعها الأمير وأهل بيته، لكن البخاري اعتبر ذلك إذلالاً للعلم. وقال لرسوله: "أنا لا أذل العلم، ولا أحمله إلى أبواب الناس، فإن كانت لك إلى شيء منه حاجة، فاحضر إلى مسجدي أو في داري، وإن لم يعجبك هذا فإنك سلطان فامنعني من المجلس ليكون لي عذر عند الله يوم القيامة لأني لا أكتم العلم، لقول النبي ﷺ: "من سئل عن علم فكتمه ألجم بلجام من نار (٢) "(٣)".

#### وفاته:

لما منع البخاري من العلم خرج إلى «خرتنك» وهي قرية على فرسخين من سمرقند، كان له بها أقرباء فبقي فيها أياماً قليلة، ثم توفي وكان ذلك ليلة السبت ليلة عيد الفطر عند صلاة الشعاء، ودفن يوم الفطر بعد صلاة الظهر سنة ستة وخمسين ومائتين، وعاش اثنين وستين سنة إلا ثلاثة عشر يوماً (٤) وكانت حياته كلها حافلة بالعلم معمورة بالعبادة، فجزاه الله عن الإسلام وأهله خير الجزاء.

<sup>(</sup>١) السير: ج١٢ ص٤٦٣، أومقدمة الفتح ص١٨٥.

<sup>(</sup>۲) حديث صحيح أخرجه من حديث أبي هريرة أحمد ج٢ ص٢٦٣ و٣٠٥ و٣٥٣ و٣٥٣ و٣٥٣ و ٣٥٣ و ٣٥٣ و ٣٥٣ و ٣٥٣ و و ٤٩٠ و و ٤٩٠ و ٤٩٠ و ٤٩٠ و ٤٩٠ و ٤٩٠ و ١٠٠ و الترمذي وصححه ابن حبان (٧٠) وله شاهد من حديث عبدالله بن عمرو، صححه ابن حبان (٩٦) والحاكم ج١ ص١٠٢، ووافقه الذهبي.

٣) تازيخ بغداد: ج٢ ص٣٣، السير ج١٢ ص٤٦٤.

<sup>(</sup>٤) تاريخ بغداد: ج٢ ص٣٤، وفيات الأعيان: ج٤ ص١٩١، السير: ج١٢ ص٢٦٥، مقدمة الفتح ص١٨٥.

# المبحث الرابع الآثار العلمية للإمام البخاري

لقد ترك الإمام البخاري إنتاجاً علمياً غزيراً يدل على علمه وتمكنه، وقد استفاد ممن قبله واستفاد منه من جاء بعده فاقتدوا به في مصنفاته، واحتدوا حذوه. وساروا على طريقته. ولقد حفظت لنا كتب التاريخ والتراجم أسماء كتبه ومصنفاته، لكن الكثير منها فقد منذ أمد بعيد، وهذه أسماء كتبه التي ذكرها العلماء (۱) وسأعرف بالموجود منها.

- ١ \_ الجامع الصحيح.
  - ٢ \_ الأدب المفرد.
  - ٣ ـ التاريخ الكبير.
- ٤ ـ التاريخ الأوسط.
- التاريخ الصغير.
- ٦ \_ خلق أفعال العباد.
- ٧ \_ الرد على الجهمية.
  - ٨ \_ الجامع الكبير.

<sup>(</sup>۱) هدى الساري مقدمة فتح الباري ص١٦٥ - ١٧٥.

٩ - المسند الكبير.

١٠ ـ الأشربة.

- ١١ \_ الهبة.
- ١٢ ـ أسامي الصحابة الوحدان.
  - ١٣ المبسوط.
  - ١٤ المؤتلف والمختلف.
    - 10 \_ العلل.
    - ١٦ الكني.
    - ١٧ ـ الفوائد.
- ١٨ ـ قضايا الصحابة والتابعين وأقاويلهم.
  - 19 رفع اليدين في الصلاة.
    - ٢٠ ـ القراءة خلف الإمام!
      - ٢١ ـ بر الوالدين.
        - ٢٢ ـ الضعفاء .

# ١ - الجامع الصحيح:

# اً ـ دوافع تأليف:

من خلال ما تقدم عرضه - في المباحث السابقة - من كتب السنة والحديث التي سبقت ظهور الجامع الصحيح نلاحظ أن تلك المؤلفات لم تفرد الحديث الصحيح بالتأليف وإنما كانت تضم الصحيح والضعيف والمعلول وأحياناً الجرح والتعديل وغيرها من علوم الحديث كما تقدم بيانه سابقاً. وكان علماء الحديث يفعلون ذلك ثقة منهم أنه في إمكان أي محدث أو فقيه أن

يميز هذا من ذاك، من غير تنصيص من هؤلاء المؤلفين. لكن يبدو أن هذا

الأمر أصبح عسيراً في النصف الأول من القرن الثالث الهجري. فقد استطال السند، وكثر الرواة، وتشعبت الطرق، فأصبح من العسير جداً على غير الأئمة النقاد التمييز بين الصحيح من عشرات الأحاديث والطرق الضعيفة أو المعلولة للحديث الواحد. وأصبحت الحاجة ماسة جداً إلى وضع كتاب يضم الصحيح فقط ويتحاشى الضعيف والمعلول. وليس هذا فحسب، بل أن يكون مختصراً، إذ المؤلفات السابقة، كما مر في المباحث المتقدمة، كانت واسعة وكبيرة وخاصة الجوامع والمسانيد، وحتى لا يكون هذا الاختصار مخلا فالإمام البخاري جعل كتابه شاملًا لأهم مقاصد تلك الكتب السابقة، ففيه ما يتعلق بالتوحيد، وفيه ما يتعلق بالقسير، وما يتعلق بالسير والمغازي، والشمائل والمناقب، والطب والرؤيا، ومن ثمة كان حرياً أن يوصف بأحسن وخير كتب الإسلام كما وصفه بذلك الإمام المجدد شيخ الإسلام ابن تيمية - رحمه الله -(۱).

وقد أعلن هذه الحاجة المحدث الكبير شيخ الإمام البخاري. الإمام إسحاق بن راهويه في مجلس من مجالسه العلمية قال: «لو جمعتم كتاباً مختصراً لصحيح سنة رسول الله ﷺ».

قال الإمام البخاري: «فوقع ذلك في قلبي فأخذت في جمع الجامع الصحيح» $^{(7)}$ .

وهذا الاقتراح قد وافق رغبة ملحة عند الإمام البخاري. فقد قال: «رأيت النبي ﷺ وكأني واقف بين يديه وبيدي مروحة أذب بها عنه، فسألت بعض المعبرين فقال لي: «أنت تذب عنه الكذب، فهو الذي حملني على إخراج الجامع الصحيح»(٣).

وقد ظهر لي غرض آخر دفع البخاري إلى تأليف جامعه وهو تلك

<sup>(</sup>۱) مجموع فتاوى شيخ الإسلام أحمد بن تيمية - جمع وترتيب عبدالرحمٰن بن محمد بن قاسم - مكتبة المعارف - الرباط، المغرب، ج١٨ ص٧٣، ٧٤.

<sup>(</sup>٢) هدي الساري مقدمة فتح الباري ص٩٠

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه ص٩٠

الموجة من البدع التي ظهرت في القرنين الثاني والثالث، كالإرجاء والاعتزال والخروج، والتجهّم والنّصب، والتشيّع، وبدع سلوكية كالتصوف الغالي، وبدع مذهبية فروعية، كالتعصب لإمام ما والإقبال على استعمال الرأي وتكلّف القياس واطراح السنن الثابتة عن النبي على لذلك كلّه جرد الإمام البخاري نفسه من خلال جامعه للرد على كل هذه البدع بالسنن الثابتة عن النبي على الله المنابقة عن النبي النبي المنابقة عن المنابقة عن المنابقة عن المنابقة عن ا

فكتاب «الإيمان» من «جامعه» قد ذكر فيه مذهب أهل السنة والجماعة في حقيقة الإيمان من أنه قول وعمل، يزيد وينقص وضمنه الرد على المرجئة، وهذا واضح في كثير من تراجم هذا الكتاب منها:

"دعاؤكم إيمانكم"، "أمور الإيمان"، "من الإيمان أن يحب لأخيه ما يحب لنفسه"، "علامة الإيمان حب الأنصار"، "تفاضل أهل الإيمان"، "الصلاة من الإيمان"، "اتباع الجنائز من الإيمان"، "زيادة الإيمان ونقصانه"، وكذلك ضمنه الرد على غلاة الخوارج والمعتزلة الذين يجعلون الأعمال ركنا من الإيمان يزول بزوالها. فيكفرون أهل الكبائر ويحكمون بخلودهم في النار، وهذا الرد في التراجم التالية: "كفران العشير، وكفر دون كفر" و"المعاصي من أمر الجاهلية ولا يكفر صاحبها إلا بالشرك"، "ظلم دون ظلم".

وأما كتاب "فضائل الصحابة" وكتاب "مناقب الأنصار" فقد ضمنها الرد على الشيعة الروافض والناصبة، والخوارج وغيرهم من المنحرفين عن أصحاب رسول الله كلّهم أو بعضهم، فقد أورد مناقب أبي بكر وعمر وعثمان، وفضل عائشة، ومعاوية وهذا رد على الشيعة. وأورد فيه ما يدل على فضل علي والحسن والحسين، ومناقب فاطمة وهذا رد على الخوارج (١) والنواصب (٢).

<sup>(</sup>۱) هم الذين أنكروا على علي رضي الله عنه التحكيم، وتبرؤوا منه، ومن عثمان، وذريته وقاتلوهم وهم فرق كثيرة. انظر: الملل والنحل للشهرستاني ـ دار الفكر ١٤٠٠ ـ 140٠ ج١ ص١٥٥٠ فما بعدها.

<sup>(</sup>٢) الناصبة هم الذين يبغضون علياً ويقدمون غيره عليه. هدي الساري ص٤٨٣.

وأما كتاب «القدر» فقد ضمنه الرد على القدرية النفاة (١٠).

وأما كتاب "الفتن" فقد ضمنه الرد على من يرى الخروج على الأئمة بالسيف من الخوارج والمعتزلة (٢)، وأما كتاب "الأحكام" فقد ضمنه الرد على انحرافات الشيعة (٣) والخوارج فيما يتعلق بالإمامة كما ضمن كتاب "أخبار الآحاد"، وكتاب "الاعتصام بالسنة" الرد على من لا يرى قبول أخبار الآحاد من المعتزلة وغيرهم، وأما كتاب "الاعتصام بالسنة" فقد ضمنه الحث على التمسك بها، وهو رد على غلاة القياسيين، وأهل الرأي ومن تراجمه فيه: "باب ما يذكر من ذم الرأي وتكلف القياس"، "باب ما كان النبي على يسأل عما لم ينزل عليه من الوحي فيقول لا أدري أو لم يجب حتى ينزل عليه الوحي ولم يعمل برأي ولا بقياس لقوله تعالى: "بأى ولا تمثيل".

أما «كتاب التوحيد» فهو في بعض روايات الصحيح «كتاب التوحيد والرد على الجهمية (٤) وغيرهم» وضمنه مذهب أهل السنة والجماعة في باب الأسماء والصفات، وفيه رد بالغ على الجهمية والمعتزلة ومن تابعهم في إنكار صفات الله عز وجل وأسمائه أو تأويلها على غير ما ورد به الشرع.

<sup>(</sup>١) القدرية من يزعم أن الشر فعل العبد وحده، هدي الساري ص٤٨٣.

<sup>(</sup>٢) المعتزلة هم أتباع واصل بن عطاء، يقولون بخلق القرآن، ونفي صفات الله عز وجل وتأويل ما ورد منها، وأن العبد خالق لأفعاله، وأن أصحاب الكبائر يخلدون في النار، ويسمون أتفسهم أصحاب العدل والتوحيد. انظر: الملل والنحل: ج١ ص٤٥ فما بعدها.

<sup>(</sup>٣) التشيع محبة على وتقديمه على الصحابة فمن قدمه على أبي بكر وعمر فهو غال في تشيعه، ويطلق عليه رافضي، وإلا فشيعي فإن انضاف إلى ذلك السبب أو التجريح بالبغض فغالى في الرفض وإن اعتقد الرجعة فأشد في الغلو، هدي الساري ص٤٨٣، وانظر الملل والنحل: ج١ ص١٩٥ فما بعدها.

<sup>(</sup>٤) هم أتباع الجهم بن صفوان. وهو أول من ابتدع القول بخلق القرآن. وتعطيل الله عن صفاته وغيرها من الضلالات. انظر الملل والنحل: ج١ ص١٠٩ فما بعدها.

وقد أفرد في جامعه كتاباً للزهد والرقاق ضمنه ما صح عن النبي عليه في هذا الموضوع وفي كثير من أبوابه رد على غلو الصوفية الذين أحدثوا مناهج مبتدعة في تزكية النفوس، من هذه الأبواب: «القصد والمداومة على العمل»، «الرجاء مع الخوف».

# ب - الأغراض الفقهية للبخاري في صحيحه:

اشتمل الجامع الصحيح للإمام البخاري على (٩٧) كتاباً و(٣٤٥٠) باباً مرتبة على المسائل الفقهية والعقدية وغيرها.

وكان رحمه الله يقطع الأحاديث ويختصرها ويكررها في مواضع مختلفة لتخدم الناحية الفقهية، من أجل ذلك نجد أن كتابه لم يتضمن الأحاديث الصحيحة المسندة فحسب، والتي هي أصل الكتاب. ومن أجلها صنفه، وإنما ضم إلى جانب ذلك الكثير من الآيات القرآنية التي لها صلة بموضوع الباب الذي يذكره، وأقوال السلف من الصحابة والتابعين، وكثيراً من الأحاديث المعلقة وكثيراً مما يستنبطه من معاني الأحاديث من الفقه والأحكام. بما تقدم ذكره، وبتراجمه التي أودعها استنباطاته العجيبة، وبرده على كثير من المخالفين لأهل الحديث.

وقد اهتم الكثير من العلماء بالجانب الفقهي من صحيح البخاري ودونوا فيه مصنفات كثيرة.

# ج ـ عناية الأمة الإسلامية وعلمائها بصحيح البخاري:

لم يحظ كتاب بعد كتاب الله من العناية ما حظيه صحيح البخاري، وكانت هذه العناية جهوداً علمية دقيقة في خدمة هذا الكتاب، فقد انتقل إلينا صحيح البخاري من مؤلفه إلى عصرنا عبر أيد علمية أمينة: سماعاً أو إجازة، أو مناولة، وميزوا بين الروايات المختلفة والنسخ وما بينها من فروق معزوة إلى أصحابها، وهذه الاختلافات سببها اختلاف الأوقات التي يسمع فيها تلاميذ البخاري منه، أو لبعض أخطاء النساخ وأشهر هذه الروايات هي:

- ١ ـ رواية أبي ذر عبدالله بن أحمد بن محمد بن عبدالرحمٰن الهروي الحافظ<sup>(۱)</sup>.
  - ٢ ـ رواية ابن السكن: أبو علي سعيد بن عثمان الحافظ (٢).
  - ٣ ـ رواية الأصيلي: أبو محمد عبدالله بن إبراهيم الأصيلي (٣).
    - ٤ \_ رواية النسفي: أبو إسحاق إبراهيم بن معقل النسفي(١٠).

والروايات الثلاث الأولى كلها من طريق الفربري<sup>(٥)</sup> أما الرواية الرابعة فهي للنسفي عن البخاري، وقد سمع بعضه، وأجاز له من أول كتاب الأحكام إلى آخر الكتاب.

ولقد اهتم العلماء بضبط هذه الروايات وتحريرها، وممن قام بهذا العمل الحافظ شرف الدين علي بن محمد بن عبدالله اليونيني<sup>(٦)</sup> عندما قام

<sup>. (</sup>۱) فقيه مالكي، من أهل هراة نزل بمكة ومات بها سنة ٤٣٥ أو ٤٣٤ه. عالم بالحديث، من الحفاظ الثقات، له تصانيف منها «تفسير القرآن»، «المستدرك على الصحيحين»، «السنة والصفات»، «دلائل النبوة» وغيرها، ترجمته في الشذرات: ج٣ ص٢٥٤، شجرة النور الزكية ص١٠٤، هدية العارفين: ج١ ص٤٣٧ ـ ٤٣٨.

<sup>(</sup>Y) من حفاظ الحديث، نزل بمصر وتوفي بها، قال ابن ناصر الدين: «كان أحد الأئمة الحفاظ، والمصنفين، الأيقاظ، رحل وطوف، وجمع وصنف، له «الصحيح المنتقى»، تهذيب ابن عساكر ج٦ ص١٥٤، وتذكرة الحفاظ: ج٣ ص١٤٠، والرسالة المستطرفة ص٢٠.

<sup>(</sup>٣) محدث، فقيه من أهل أصيلة (غربي طنجة في المغرب)، له «كتاب الدلائل على أمهات المسائل» في اختلاف مالك والشافعي وأبي حنيفة ت٣٩٢هـ. تاريخ علماء الأندلس ص٢٤٩، المغرب في ذكر بلاد إفريقية والمغرب ص٢١١٠.

<sup>(</sup>٤) قاضي نسف، وعالمها، صاحب التفسير، والمسند، كان بصيراً بالحديث عارفاً بالفقه ترجمته في: شذرات الذهب: ج٢ ص٢١٨.

<sup>(</sup>٥) هو أبو عبدالله، محمد بن يوسف بن مطر بن صالح بن بشر الفربري، صاحب الإمام البخاري، كان ثقة ورعاً، ولد سنة ٢٣١ وت٣٢٠ رحل إليه الناس وسمعوا منه صحيح البخاري. ترجمته في: وفيات الأعيان: ج٣ ص٤١٧ وشذرات الذهب: ج٢ ص٣٨٦.

<sup>(</sup>٦) ولد ببعلبك سنة ٦٢١ه كان حافظاً، سمع منه خلق من الحفاظ والأئمة وأكثر عنه البرزالي والذهبي. توفي شهيداً ببعلبك سنة ٧٠١هـ: ترجمته في شذرات الذهب: ج٦ ص٤٠

بضبط رواية البخاري وقابل أصله بأصل مسموع على الحافظ أبي محمد عبدالله بن إبراهيم الأصيلي، وبأصل أبي القاسم بن عساكر، وبأصل مسموع على أبي الوقت، وقد حضر معه في هذه المقابلة الإمام النحوي جمال الدين بن مالك(١)، فكان إذا مر بلفظ يظهر أنه مخالف لقوانين العربية المشهورة، قال لليونيني، هل الرواية فيه كذلك؟ فإن أجابه بأنه ثابت في الرواية شرع ابن مالك في توجيهها، وجمع هذه التوجيهات في كتاب سماه «شواهد التوضيح والتصحيح لمشكلات الجامع الصحيح» وهو مطبوع. ولم يقصد اليونيني أن يرجح بهذه المقابلة ما هو ثابت في الأصول، ويخرج منها صورة مختارة - في نظره - لصحيح البخاري، وإنما قصد أن يجمع تلك الروايات كلها في صعيد واحد، تيسيراً لمن يريد الانتفاع بها من العلماء، وإغناء له عن التنقيب عليها في مختلف المظان. وقد استعان بالرموز في الإشارة إلى اختلاف النسخ، حيث اختار من بعض حروف الهجاء علامات وحرز ألفاظ الكتاب على مواطن الخلاف، وبذلك ضبط رواياتهم مجتمعة بأخصر طريق، وحرز ألفاظ الكتاب على نحو ما هو ثابت عند أصحاب الأصول الأربعة التي قابل عليها أصله.

والنص المطبوع الآن هو نسخة اليونيني هذه، مع مقارنة ببعض النسخ، وقد أرسل هذه الأصل إلى السلطان عبدالحميد لينشر في مصر، وقد طبع في مطبعة بولاق (٢).

وقد اهتم علماء آخرون بشرح صحيح البخاري ومن أبرز من قام بهذا العمل، الإمام أحمد بن محمد الخطّابي (ت٣٨٦هـ)، ومحمد بن يوسف الكرمانى (ت٧٨٨هـ) في كتابه «الكواكب الدراري» وهو مطبوع، ومنهم

<sup>(</sup>۱) هو أبو عبدالله محمد بن مالك الطائي الأندلسي، كان إماماً في النحو والقراءات، متبحراً في معرفة اللغة، له مصنفات كثيرة منها «الألفية»، «الكافية الشافية»، «لامية الأفعال»، «تسهيل الفوائد» وغيرها (ت٢٧٢هـ) ترجمته في: غاية النهاية: ج٢ ص١٨٠ والشذرات: ج٥ ص٣٣٩ والنجوم الواهرة: ج٧ ص٣٤٣.

 <sup>(</sup>۲) د. رفعت فوري عبدالمطلب: كتب السنة دراسة توثيقية ـ طبعة أولى سنة ۱۹۷۹م ـ نشر
 مكتبة الخانجي، ص١٥٩ ـ ١٦٦٠.

الإمام الحافظ أحمد بن حجر العسقلاني (ت٨٥٢ه) في كتابه «فتح الباري» ومحمود بن أحمد العيني (ت٥٨ه) في كتابه «عمدة القاري»، وأحمد بن محمد بن أبي بكر القسطلاني (ت٩٢٣هـ) في كتابه «إرشاد الساري».

وقد ذكر فؤاد سزكين في كتابه «تاريخ التراث العربي» (٥٦) شرحاً. للجامع الصحيح، بعضها مخطوط وبعضها قد طبع عدة مرات كالكتب السابقة (١).

وقد انصرف بعض العلماء إلى ضبط أسماء الرواة الوارد ذكرهم في الجامع الصحيح، والكلام عليهم جرحاً وتعديلًا. وقد أثمرت هذه الجهود كتباً كثيرة في هذا المجال أذكر منها يلى:

- المامي من روى عنهم البخاري: لعبدالله بن عدي بن عبدالله الجرجاني (۲) (ت٣٦٥ه).
- ٢ ـ الهداية والإرشاد في معرفة أهل الثقة والسداد لأبي نصر أحمد بن محمد الكلاباذي (٣) (٣٩٨ه).
- ٣ ذكر أسماء التابعين ومن بعدهم ممن صحت روايته عن الثقات عند البخاري ومسلم. للدارقطني (٤) (ت٣٨٥هـ). طبع بتحقيق بوران الصناري، وكمال يوسف الحوت، بمؤسسة الكتب الثقافية ـ بيروت لبنان.
- ٤ \_ تسمية من أخرجهم البخاري ومسلم وما انفرد به كل واحد منهما،

<sup>(</sup>۱) المصدر نفسه ص١٦٦، وانظر: حاجي خليفة: كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون، دار الفكر ١٤٠٢هـ ١٩٧٦م، ج١ ص٥٤٥ ـ ٥٥٤.

 <sup>(</sup>۲) ترجمته في: تذكرة الحفاظ: ج٣ ص٩٤٠، والبداية والنهاية: ج١١ ص٢٧٣، شذرات الذهب: ج٣ ص٥٠.

 <sup>(</sup>٣) حافظ ثقة من أهل كلاباذ محلة ببخارى ترجمته في: تذكرة الحفاظ: ج٣ ص٢١٦،
 والشذرات: ج٣ ص١٠١.

 <sup>(</sup>٤) ترجمته في: تذكرة الحفاظ: ج٣ ص٩٩١ ـ ٩٩٥، والبداية والنهاية: ج١١ ص٣١٧ ـ
 ٣١٨، ووفيات الأعيان: ج٣ ص٧٩٧ ـ ٢٩٩.

لأبي عبدالله الحاكم (١) النيسابوري (ت٤٠٥ه)، طبع بتحقيق كمال يوسف الحوت، بمؤسسة الكتب الثقافية ـ بيروت لبنان.

تقيد المهمل وتميز المشكل: لأبي علي الغساني الجياني (٢) (ت٤٠٩٨).

٦ الجمع بين رجال الصحيحين، لأبي الفضل محمد بن طاهر المقدسي<sup>(٦)</sup> المعزوف بابن القيسراني (ت٧٠٥هـ) وقد طبع في الهند، وتولت طباعته دائرة المعارف العثمانية سنة ١٣٢٣هـ.

المعلم بأسامي شيوخ البحاري ومسلم لمحمد بن إسماعيل بن خلفون<sup>(٤)</sup> (ت٦٣٦ه) وهو مخطوط.

 $\Lambda = (-1)^{(0)}$  (ت-1) البخاري ومسلم لأحمد بن موسى الهكاري (-1)

٩ ـ قرة العين في ضبط أسماء رجال الصحيحين لعبدالغني البحراني (٦)
 (ت١١٧٤ه) وهو مطبوع.

(۱) ترجمته في: تاريخ بغداد: ج٥ ص٤٧٣، وتذكرة الحفاظ: ج٣ ص١٠٣٩، وشذرات الذهب: ج٣ ص١٧٦،

(٢) من جهابذة المحدثين، وكبار علماء قرطبة، ويعرف بالجياني لأن أباه نزلها مدة، له ترجمة في: الوفيات لأبن قنفد القسنطيني ص٢٦٢، ووفيات الأعيان: ج١ ص٤٣٥، وشذرات الذهب: ج٣ ص٤٠٩،

(٣) أحد الأئمة الحفاظ، ذو رحلة واسعة وتصانيف كثيرة من أشهرها «شروط الأئمة الستة»
 ترجمته في: تذكرة الحفاظ: ج٤ ص١٧٤٢، طبقات الحفاظ ص٢٥٢، والعبر: ج٤
 ص١٤، والشذرات: ج٤ ص١٨.

(٤) عالم بالرجال، أندلسي من أهل أونبة (في غربي الأندلس). ترجمته في: التذكرة: ج٤ ص ١٨٦، والأعلام: ج٦ ص٣٦٠.

(٥) محدث، مفسر، من أهل مصر، كردي الأصل، من كتبه «تفسير القرآن» له ترجمة في الدرر الكامنة: ج١ ص١٠٤، وحسن المحاضرة: ج١ ص٢٠٣، ومعجم المفسرين: ج١ ص٢٠٨.

(٦) عبدالغني بن أحمد البحراني الشافعي: نسبته إلى «البحرين» عالم برجال الحديث، ترجمته في الأعلام للزركلي: ج٤ ص٣٧.

#### ٢ \_ التاريخ الكبير:

صنفه البخاري في سن مبكرة وسنه إذ ذاك ثماني عشرة سنة وقد قصد منه الاختصار فقد قال رحمه الله: "كل اسم في التاريخ إلا وعندي قصته، إلا أنني كرهت أن يطول الكتاب" (١). فالكتاب مخصص لرواة الحديث عامة سواء أكانوا ثقات أم ضعفاء وقد اعتمد فيه البخاري على الروايات في إثبات الأسماء والأنساب والكنى، كما اشتمل على الكثير من الجرح والتعديل إلى مادة هامة في علل الحديث. وهذه الغزارة العلمية كانت ولا تزال سبباً في غموض منهجه وصعوبة الاستفادة منه. وقد أدرك هذا الغموض الإمام البخاري قبل غيره. قال رحمه الله: "لو نشر بعض أستاذي هؤلاء لم يفهموا كيف صنفت كتاب التاريخ، ولا عرفوه" (١)، وقال: "أخذ إسحاق بن راهوية كتاب التاريخ الذي صنفته فأدخله على عبدالله بن طاهر. فقال: أيها الأمير تصنيفه" لذا ينبغي أن يكون الكتاب موضع اهتمام الباحثين والدارسين تقيب الاستفادة منه (١٠).

<sup>(</sup>۱) هدي الساري ص۲۰۰.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ص١٢٥.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه،

<sup>(\*)</sup> بالنسبة للأبحاث العلمية حول التاريخ الكبير هناك رسالتان: الأولى بعنوان «الأحاديث التي أعلها البخاري في كتابه التاريخ الكبير جمعاً ودراسة وتخريجاً»: من أول الكتاب إلى نهاية ترجمة سعيد بن عمير الأنصاري، رسالة ماجستير نوقشت عام ١٤١٦ه تقديم عادل بن عبدالشكور الزقي، جامعة محمد بن سعود الإسلامية، والرسالة الثانية بعنوان «منهج الإمام البخاري في التاريخ الكبير»، رسالة ماجستير مسجلة بجامعة الأمير عبدالقادر بقسنطينة، ما زالت لم تناقش بعد.

كما أنه قدم في كل اسم أسماء الصحابة أولًا، دون النظر إلى أسماء آبائهم، ثم ذكر بعد ذلك بقية الأسماء ملاحظاً ترتيب أسماء آبائهم (١) كما أورد فيه قسماً خاصاً بالكنى، ولم يراع الترتيب في الأسماء التي لم تكثر فيها التراجم.

ويذكر البخاري ألفاظ الجرح والتعديل، لكنه يستعمل عبارات لطيفة في الجرح. فيقول مثلًا: «فيه نظر»، أو «سكتوا عنه» وأشد ما يقوله من العبارات في الجرح «منكر الحديث» وكثيراً ما يسكت عن الرجل فلا يذكر فيه توثيقاً ولا تجريحاً.

ولما كان هذا العمل جهداً بشرياً فإنه لم يسلم من الأوهام والأخطاء. لكنها أخطاء يسيرة وأوهام معدودة تكلم عليها الحفاظ وبينوها. فمن هؤلاء الحافظ الخطيب البغدادي في كتابه «موضّح أوهام الجمع والتفريق» فالجمع عد الاثنين فأكثر واحداً، والتفريق: عد الواحد اثنين فأكثر ساق فيه أربعة وسبعين فصلاً غالبها في التفريق، وبعضها في الجمع، يورد في كل فصل عبارة التاريخ الكبير ثم يذكر رأيه ويستدل عليه بكلام الأئمة ويسوق الأسانيد التي تشهد له. والكتاب مطبوع وهو مفيد في بابه، وليس كل ما فيه مسلم له.

وانتقده من قبل الإمام ابن أبي حاتم الرازي في كتابه «خطأ الإمام البخاري في تاريخه» وهو مطبوع، كما انتقده أيضاً الحافظ عبدالغني في بعض الأوهام التي وقعت له، وهي أشياء يسيرة لا تتجاوز العشرة، وقد طبعت كملحق في الجزء الثامن من التاريخ الكبير طبعة دار الكتب العلمية بيروت.

#### ٣ ـ التاريخ الصغير:

انتزعه البخاري من التاريخ الكبير، ولكن رتبه حسب الوفيات ويكاد ينقل عبارته في معظم الأحيان مع حرصه على الاختصار، ومع ذلك فيه

<sup>(</sup>١) انظر التاريخ الكبير للبخاري ـ طبع دار الكتب العلمية، بيروت، ج١ ص١١.

إضافات لا توجد في التاريخ الكبير، ويعتبر التاريخ الصغير من مصنفات البخاري المتأخرة بدليل إيراده للتراجم التي توفي أصحابها قبل وفاة البخاري بقليل، وقد طبع في مجلدين بتحقيق محمود إبراهيم زايد، بدار المعرفة بيروت سنة ١٤٠٦ ـ ١٩٨٦.

#### ٤ \_ التاريخ الأوسط:

ذكر الدكتور عبدالمعطي أمين قلعجي (١)، أن هناك نسخة ناقصة منه في بنكيبور ٣٢:١٢ رقم ٦٨٧ وقد نقل منه الحافظ ابن حجر في التهذيب (٢).

## ٥ \_ كتاب الكنى:

من الباحثين من يرى أنه كتاب مفرد مستقل عن التاريخ الكبير، كما صرح بذلك الحافظ ابن حجر في مناسبات عدة، منها في أثناء تعديد مصنفات البخاري في مقدمة الفتح (۱۱) فتارة يسميه كتاب الكنى، وتارة الكنى المجردة، وتارة الكنى المفردة. ويرى الشيخ العلامة عبدالرحمن المعلمي رحمه الله ـ بأنه جزء من التاريخ الكبير أو أنه متمم له (۱۱) وقد طبع بنهاية التاريخ الكبير، وقد اشتمل على (۹۹۳) ترجمة، وكانت استفادة العلماء من هذا الكتاب كبيرة وخاصة ممن ألف في هذا الموضوع ممن جاء بعد البخاري كالإمام مسلم في كتابه الكنى، والحاكم الكبير أبو أحمد.

#### ٦ ـ الضعفاء الكسر:

ذكره ابن النديم في الفهرست(٥) وبروكلمان في تاريخ الأدب العربي

<sup>(</sup>١) مقدمة تحقيق كتاب الضعفاء للعقيلي، ص٠٣٠.

<sup>(</sup>٢) انظر: تهذيب التهذيب: ج١ ص٤٦١ وج٢ ص١٥٩ و٣٨٠، ٤٠٩.

<sup>(</sup>٣) هدى السارى ص١٧٥.

<sup>(</sup>٤) انظر كتاب الكنى في الجزء ٨ من التاريخ الكبير ـ دار الكتب العلمية ـ بيروت ـ ص٩٤ ـ ٩٧.

<sup>(</sup>٥) الفهرست لابن النديم ـ مطبعة الاستقامة ـ ص٣٦.

وذكر أنه يوجد مخطوطاً في مكتبة بتنة بالهند تحت رقم (٣٩٣٧)

#### ٧ ـ الضعفاء الصغير:

وقد أفرده للضعفاء ومن لا يحتج بحديثهم، وهو كتاب مختصر ومفيد في بابه. طبع في الهند سنة ١٣٢٥هـ، ونشر مع كتاب المنفردات والوحدان للإمام مسلم سنة ١٣٩٦هـ. كما طبع بحلب في دار الوعي سنة ١٣٩٦هـ.

# خلق أفعال العباد والرد على الجهمية وأصحاب التعطيل:

موضوع هذا الكتاب هو الرد على المعتزلة والقدرية النفاة لقدر الله عز وجل. والقائلين بأن العبد يخلق أفعال نفسه. وكذلك الرد على الجهمية والمعطلة النافين لصفات الله عز وجل، وقد أفاض البخاري في الرد عليهم في مسألة كلام الله وبيان أن القرآن كلام الله غير مخلوق. وقد تضمن هذا الكتاب (٤٨٤) نصاً فيها الأحاديث المرفوعة، والموقوفة وآثار من كلام التابعين وأئمة السنة، وليس كل ما ورد فيه صحيح بل فيه الصحيح والحسن والضعيف، وهو كتاب مهم لأنه حفظ لنا كثيراً من نصوص السلف في مسائل الاعتقاد، كما أنه شهادة صادقة على أن الإمام البخاري ـ رحمه الله كان من أئمة أهل السنة والجماعة المتبعين لما كان عليه سلف الأمة في مسائل الاعتقاد، والرد على أهل البدع والأهواء. وقد طبع هذا الكتاب وقام بتخريج أحاديثه وتصحيح ألفاظه كل من أبي محمد سالم بن أحمد بن عبدالهادي السلفي، وأبي هاجر محمد السعيد بن بسيوني الأبياني.

#### ٩ ـ الأدب المفرد:

موضوع هذا الكتاب أحاديث الآداب والأخلاق وقد اشتمل على عدد ضخم من الأحاديث في هذا المجال فيها الصحيح والحسن والضعيف وسبب تسميته بالأدب المفرد هو التمييز بينه وبين كتاب الأدب في الجامع الصحيح وقد طبع عدة مرات وقام بشرحه بعض العلماء.

# ١٠ \_ جزء القراءة خلف الإمام:

تعرّض فيه لمسألة قراءة الفاتحة في الصلاة. فالبخاري رحمه الله يرى وجوب قراءة الفاتحة في الصلوات كلها ما يجهر فيها وما يخافت، وقد ذكر في الجامع الصحيح باباً ضمن فيه بعض الأحاديث الدالة على وجوب قراءة الفاتحة على الإمام والمأموم في جميع الصلوات سواء كانت سرية أم جهرية (۱). وقد توسع في هذا الجزء في ذكر أدلة هذه المسألة، والرد على المخالفين فيها، وهو مطبوع.

# ١١ ـ جزء رفع اليدين في الصلاة:

تعرض فيه لمسألة رفع اليدين في الصلاة، فبين سنية الرفع عند تكبيرة الإحرام، وعند الركوع، وعند الرفع منه، وبين الركعتين، وتكلم على الأحاديث التي يحتج بها المخالفون في هذه المسألة وبيان ضعفها وعللها. وهو كتاب مفيد على صغر حجمه. وقد طبع في مصر والهند وغيرهما، وعليه تخريجات للشيخ أبي محمد بديع الدين السندي سماها قرة العين في تخريج أحاديث رفع اليدين.

هذه هي الكتب التي ما تزال موجودة من مصنفات الإمام البخاري والكثير منها لا يعرف حتى في زمن الحفاظ المتأخرين كابن حجر وغيره فقد ذكر الحافظ الكتب السابقة ثم قال: «... وهذه الكتب موجودة مروية لنا بالسماع وبالإجازة...» ثم ذكر الكتب الأخرى من خلال ما ورد في أقوال أو تصانيف الحفاظ المتقدمين كالبغوي وابن منده والترمذي (٢).

<sup>(</sup>۱) الجامع الصحيح، كتاب بدء الآذان، باب وجوب القراءة للإمام والمأموم في الصلوات كلها في الحضر والسفر، وما يجهر فيها وما يخافت، بحاشية السندي، دار الكتاب المصري، القاهرة، ج١ ص١٣٧٠.

<sup>(</sup>٢) هدي الساري ص١٧٥.

#### التأثير العلمي لمصنفات الإمام البخاري:

لقد ترك الإمام البخاري ـ رحمه الله ـ آثاراً بارزة، في من كان في عصره من العلماء والحفاظ أو من جاء بعدهم، فاحتذروا به في مصنفاتهم، واقتفوا أثره واستفادوا من علمه، ومن هؤلاء الأعلام:

## ١ - الإمام مسلم بن ألحجاج (ت٢٦١هـ):

لقد استفاد الإمام مسلم ـ رحمه الله ـ الكثير من الإمام البخاري فقد سار على طريقة البخاري في إفراد الأحاديث الصحيحة المسندة دون غيرها وألف في ذلك كتابه العظيم «المسند الصحيح». ولم يكن الإمام مسلم مجرد مقلد للإمام البخاري بل كان إماماً مجتهداً له آراؤه الخاصة في التصحيح والتعليل والتجريح والتعديل. فنراه في صحيحه يخرج لرواة تركهم البخاري، ويترك ويصحح أحاديث أعلها البخاري، ويعل أحاديث صححها البخاري، ويترك رواة روى لهم البخاري، كما استفاد منه في كتابه الكني.

#### ٢ ـ الإمام الترمذي (ت٢٧٩هـ):

يعد من أبرز تلاميذ البخاري، صنف كتابه «العلل الكبير» و«الجامع» وقد ملأهما بالنقل عن الإمام البخاري، وسؤاله عن علل الحديث وأحوال الرجال سؤالات مباشرة كما استفاد من التاريخ الكبير ونقل منه في مواضع كثيرة، وقد صرح الترمذي بذلك في علله الصغير(١).

#### ٣ ـ الإمام ابن خزيمة (ت٢١١هـ):

لقد اقتدى بالبخاري فوضع كتاباً جرد فيه الصحيح.

<sup>(</sup>۱) العلل الصغير (مع تحفة الأحوذي) ـ دار الكتاب العربي ـ بيروت ـ الطبعة الثالثة ـ 1818هـ ـ 1918م. ج٤ ص ٣٨٠.

# ٤ ـ الإمام ابن حبان (ت٣٥٤ه):

لقد اقتفى أثر البخاري أيضاً ووضع كتاباً للصحيح، مع أنه ابتكر تقسيماً من عنده لم يسبق إليه.

# ٥ \_ الإمام ابن أبي حاتم الرازي (٣٢٧هـ):

لقد استفاد هو أيضاً كثيراً من مصنفات الإمام البخاري، وبنى كتابه المهم «الجرح والتعديل» على تراجم كتاب البخاري «التاريخ الكبير»، وله فيه إضافات وزيادات كثيرة.

# ٦ \_ الإمام النسائي (ت٣٠٣هـ):

تبع الإمام البخاري في تجريد الضعفاء والمتروكين في كتاب خاص، وهذا في كتابه «الضعفاء والمتروكين»، وهو مطبوع، ثم تتابع الحفاظ على تجريد الضعفاء والمتروكين بالتصنيف، وكثرت في هذا النوع المصنفات.

# ٧ \_ الإمام البيهقي (ت٥٨هـ):

اقتدى بالإمام البخاري في كتابه «جزء القراءة خلف الإمام» فوضع كتاباً بنفس العنوان ضمنه كتاب البخاري وزاد عليه وهو مطبوع.

هذه أمثلة قليلة لم أقصد منها الاستيعاب وإنما قصدت منها الدلالة على أن الإمام البخاري كان صاحب السبق في كثير من المصنفات.

وفي نهاية هذا المبحث نصل إلى النتيجة التالية: عبقرية الإمام البخاري وإمامته في الحديث والعلل والتي تجلت في كتابه «الجامع الصحيح» الذي يعد سلسلة متواصلة من جهود المحدثين في التأليف والتصنيف والنقد والتمحيص.



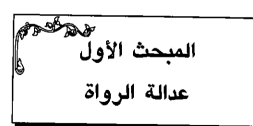
# الفصل الثاني منهج تصحيح الأحاديث عند الإمام البخاري

المبحث الأول: عدالة الرواة.

المبحث الثاني: ضبط الرواة.

المبحث الثالث: اتصال السند.





المطلب الأول: تعريف العدالة لغة واصطلاحاً.

المطلب الثاني: شروط العدالة وموقف البخاري منها.

المطلب الثالث: مسائل متعلقة بالعدالة وموقف البخاري منها.

المطلب الرابع: موقف البخاري من أحاديث أهل البدع والأهواء.

المطلب الخامس: موقف البخاري من الرواة المجاهيل.

المطلب السادس: الوحدان وموقف البخاري من رواياتهم.

المطلب الا'ول تعريف العدالة

#### أ ـ تعريف العدالة لغة:

العدالة مصدر عَدُل بالضم، يقال عدل عدالة وعدولة، فهو عدل، أي رضا ومقنع في الشهادة، قال كثير:

وبايعت ليلى في الخلاء ولم يكن شهود على ليلى عدول مقانع ويقال رجل عدل، ورجلان عدل، ورجال عدل، ونسوة عدل، وكل

ذلك على معنى رجال ذو عدل ونسوة ذوات عدل، فهو لا يثني ولا يجمع، ولا يؤنث، فإن رأيته مثنى أو مجموعاً أو مؤنثاً فعلى أنه قد أجرى مجرى الوصف الذي ليس بمصدر. وأما العدل الذي ضد الجور. فهو مصدر قولك: عدل في الأمر فهو عادل، وتعديل الشيء تقويمه، يقال عدله تعديلاً فاعتدل، أي: قومته فاستقام، وكل مثقف معتدل، وتعديل الشاهد للها العدالة (١٠).

وجاء في القاموس المحيط «عدل الحكم تعديلًا أقامه، وفلاناً زكّاه، والميزاه سواه»(٢).

فيظهر من خلال ما تقدم أن التعديل هو نسبة الرجل إلى العدالة، التي هي الرضا والقناعة بالشخص على أنه صالح للشهادة، وتزكيته.

#### ب ـ تعريف العدالة اصطلاحاً:

عرفها العلماء بتعريفات كثيرة أذكر منها ما يلي:

١ - عرفها الإمام الخطيب البغدادي (ت٢٦٣هـ) نقلًا عن القاضي أبي بكر بن الطيب (ت٤٠٣هـ) بقوله: «العدالة المطلوبة في صفة الشاهد والمخبر هي العدالة الراجعة إلى استقامة دينه، وسلامته من الفسق، وما يجري مجراه مما اتفق على أنه مبطل العدالة من أفعال الجوارح والقلوب المنهى عنها» (٣).

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن منظور: لسان العرب ـ طبعة دار صادر ـ بيروت ـ مادة (عدل) ج١١ ص٠٣٠ ٢٣٧

مرتضى الزبيدي: تاج العروس من جواهر القاموس ـ مصورة دار مكتبة الحياة ـ مادة (عدل) ج  $\Lambda$  ص  $\Lambda$   $\Lambda$   $\Lambda$   $\Lambda$ 

محمد بن أبي بكر الرازي: مختار الصحاح ـ ضبط وتخريج وتعليق ـ د. مصطفى ديب البغا ـ دار الهدى ـ عين مليلة ـ الجزائر، الطبعة الرابعة ١٩٩٠م، ص٧٧٣.

<sup>(</sup>٢) مجد الدين الفيروزآبادي: القاموس المحيط ـ دار الحيل ـ بيروت ـ ج ٤ ص١٣٠.

<sup>(</sup>٣) الخطيب البغدادي: الكفاية في علم الرواية \_ تحقيق د. أحمد عمر هاشم \_ دار الكتاب العربي \_ الطبعة الثانية ٦ ١٠٤هـ \_ ١٩٨٩م، ص١٠٢٠.

#### ٢ \_ وعرفها الإمام أبو محمد بن حزم (ت٢٥٦هـ) بقوله:

«العدالة هي التزام العدل، والعدل هو الالتزام بالفرائض، واجتناب المحارم، والضبط لما روى وأخبر به فقط»(١).

#### وعرفها الغزالي (ت٥٠٥هـ) بقوله:

«العدالة عبارة عن استقامة السيرة والدين، ويرجع حاصلها إلى هيئة راسخة في النفس تحمل على ملازمة التقوى والمروءة جميعاً، حتى تحصل ثقة النفوس بصدقه»(٢).

وعرفها الإمام الحازمي (ت٤٩٥هـ) بقوله: «وصفات العدالة هي اتباع أوامر الله تعالى، والانتهاء عن ارتكاب ما نهى عنه، وتجنب الفواحش المسقطة، وتحري الحق، والتوقي في اللفظ مما يثلم الدين والمروءة وليس يكفيه في ذلك اجتناب الكبائر حتى يجتنب الإصرار على الصغائر، فمتى وجدت هذه الصفات كان المتحلى بها عدلًا مقبول الشهادة»(٣).

وعرفها ابن الصلاح (ت٦٤٣ه) بقوله: «أجمع جماهير أهل الحديث والفقه على أنه يشترط فيمن يحتج بروايته أن يكون عدلًا ضابطاً لما يرويه وتفصيله أن يكون مسلماً، بالغاً عاقلًا سالماً من أسباب الفسق وخوارم المروءة»(٤).

<sup>(</sup>۱) ابن حزم: الإحكام في أصول الأحكام. تحقيق أحمد شاكر ـ منشورات دار الآفاق الجديدة ـ بيروت الطبعة الثانية ١٤٠٣هـ ـ ١٩٨٣م، ج١ ص١٤٤٠

<sup>(</sup>٢) أبو حامد محمد بن محمد الغزالي: المستصفى من علم الأصول ـ دار الفكر ـ بيروت ج1 ص١٩٥٠.

<sup>(</sup>٣) أبو بكر بن موسى الحازمي: شروط الأئمة الخمسة ـ دار الكتب العلمية ـ بيروت ـ ط أولى ١٤٠٥هـ ـ ١٩٨٤م، ص٥٠.

<sup>(</sup>٤) أبو عمرو عثمان بن الصلاح: علوم الحديث ـ تحقيق نور الدين عتر ـ المكتبة العلمية ـ بيروت ١٤٠١هـ ـ ١٩٨١م، ص٩٤.

وعرفها الحافظ ابن حجر (ت۸۰۲هـ) بأنها «ملكة تحمل على ملازمة التقوى والمروءة»(١).

وتبعه على هذا التعريف الحافظ السخاوي (ت٩٠٢هـ) ـ رحمه الله ـ(٢٠).

نلاحظ أن هذه التعاريف كلها تدل على معنى واحد وهو: أن العدالة هي الاستقامة في الدين بفعل الواجبات وترك المحرمات، كما نلاحظ أن جميع التعاريف لم تدخل الضبط والحفظ كشرط في العدالة إلا في تعريف ابن حزم ـ رحمه الله ـ ومن هنا نفرق بين نوعين من العدالة:

الأول: العدالة الدينية والمقصود بها الاستقامة في الدين.

والثاني: العدالة في الرواية والمقصود بها: حفظ الراوي وضبطه لما يرويه.

والنوع الأول هو المراد عند إطلاق المحدثين أو الفقهاء. كما نلاحظ أن هذه التعاريف قد تعرضت لذكر شروط العدالة إما على سبيل الإجمال أو على سبيل التفصيل، وهذه الشروط هي: الإسلام، البلوغ، العقل، السلامة من أسباب الفسق، وخوارم المروءة، وسأتعرض فيما يلي لهذه الشروط وموقف البخارى منها في صحيحه ومدى التزامه بها.



المطلب الثاني شروط العدالة وموقف البخاري منها

#### أولاً \_ الإسلام:

لا تقبل رواية الكافر من يهودي أو نصراني أو غيرهما إجماعاً. وقد

<sup>(</sup>١) ابن حجر العسقلاني: نزهة النظر يشرح نخبة الفكر ـ شركة الشهاب، الجزائر، ص١٨٠.

 <sup>(</sup>۲) انظر: فتح المغيث شرخ ألفية الحديث ـ شرح وتخريج وتعليق محمد محمد عويضة ـ دار الكتب العلمية ـ بيروت ـ الطبعة الأولى ١٤١٤هـ ـ ١٩٩٣م، ج١ ض٢٦٩٠.

حكى الإجماع على ذلك الغزالي في المستصفى (١) والرازي في المحصول (٢) وغيرهما.

قال الخطيب البغدادي: «ويجب أن يكون وقت الأداء مسلماً لأن الله تعالى قال: ﴿إِن جَاءَكُمُ فَاسِنُ بِنَبَإٍ فَتَبَيَّنُوا ﴾ (٣) وإن أعظم الفسق الكفر، فإن كان خبر الفاسق مردوداً مع صحة اعتقاده فخبر الكافر بذلك أولى (٤) فالإسلام إذا شرط عند الأداء والتبليغ وليس شرطاً عند التحمل فيصح تحمل الكافر «وقد ثبتت روايات كثيرة لغير واحد من الصحابة كانوا حفظوها قبل إسلامهم وأدوها بعده (٥).

وأضرب أمثلة على ذلك من صحيح البخاري ـ رحمه الله ـ:

١ ـ رواية جبير بن مطعم، التي أخرجها البخاري في صحيحه حيث قال:
 «سمعت النبي ﷺ قرأ في المغرب بالطور»(٦٠).

قال الحافظ رحمه الله: «وللمصنف في المغازي من طريق معمر في آپره قال: «وذلك أول ما وقر الإيمان في قلبي» واستدل به على صحة أداء ما تحمله الراوي في حال الكفر، وكذا الفسق إذا أداه في حال العدالة»(٧).

٢ ـ وروايته التي أخرجها الإمام البخاري أيضاً، قال رضي الله عنه:
 «أضللت بعيراً لي فذهبت أطلبه يوم عرفة فرأيت النبي على واقفاً

<sup>(</sup>١) المستصفى من علم الأصول ـ دار الفكر ـ بيروت ـ ج١ ص١٥٦٠.

<sup>(</sup>٢) المحصول في علم أصول الفقه: تحقيق د. طه جابر فياض العلواني - ط١ - مطبعة جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية بالرياض ١٤٠٠هـ، ج٢ ص٢٥٠٠

<sup>(</sup>٣) سورة الحجرات، الآية: ٦.

<sup>(</sup>٤) الكفاية في علم الرواية ص٩٩.

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه،

 <sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري في كتاب صفة الصلاة، باب الجهر في المغرب، رقم (٧٦٥)، ج٢ ص ٢٨٩ مع الفتح ط دار الريان.

<sup>(</sup>٧) أحمد بن حجر العسقلاني: فتح الباري بشرح صحيح البخاري ـ تحقيق محب الدين الخطيب ـ دار الريان للتراث ـ الطبعة الأولى ١٤٠٧ ـ ١٩٨٦ بالقاهرة، ج٢ ص٢٩٠.

بعرفات، فقلت: هذا والله من الخمس فما شأنه هاهنا»(١).

قال الحافظ ـ رحمه الله ـ بعد أن أورد طرق هذا الحديث ـ «وفيه : أضللت حماراً لي في الجاهلية، فوجدته بعرفة فرأيت رسول الله على واقفاً بعرفات مع الناس فلما أسلمت علمت أن الله وفقه لذلك . ثم قال الحافظ: أفادت هذه الرواية، أن رواية جبير له لذلك كانت قبل الهجرة، وذلك قبل أن يسلم جبير، وهو نظير روايته أنه سمعه يقرأ في المغرب بالطور، وذلك قبل أن يسلم جبير» (٢).

حدیث أبي سفیان بقصة هرقل<sup>(۳)</sup> التي كانت قبل إسلامه فقد رواها البخاري في صحیحه كاملة في كتاب بدء الوحي ثم قطعها في مواضع كثيرة مستنبطاً منها في كل مرة حكماً فقهیاً أو فائدة جدیدة.

#### ثانياً \_ البلوغ:

هذا الشرط يتعلق بحالتين من حالات الراوي: حالة السماع والتحمل، ثم حالة الأداء والرواية.

ولقد تنازع العلماء والمحدثون قديماً في ذلك، فمنهم من اشترط سناً معيناً للتحمل، ومنهم من صحح سماع الصغير. وقد ذكر هذا الخلاف الخطيب البغدادي في الكفاية فقال: «قل من كان يكتب الحديث على ما بلغنا في عصر التابعين وقريباً منه إلا من جاوز حد البلوغ، وصار في عداد من يصلح لمجالسة العلماء ومذاكرتهم، وسؤالهم. وقيل إن أهل الكوفة لم يكن الواحد منهم يسمع الحديث إلا بعد استكماله عشرين سنة، ويشتغل قبل ذلك بحفظ القرآن وبالتعبد.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في كتاب الحج، باب الوقوف بعرفة، رقم (١٦٦٤) ج٣ ص٦٠٢ مع الفتح ط دار الريان.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ج٣ ص٢٠٣٠

 <sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في كتاب بدء الوحي، باب ٦ حديث رقم (٧)، ج١ ص٤٦ ـ ٤٤ مع
 الفتح ط الريان.

وقال قوم: الحد في السماع خمس عشرة سنة، وقال غيرهم: ثلاث عشرة، وقال جمهور العلماء: يصح لمن سنه دون ذلك، وهذا هو عندنا الصواب (١٠).

وقد ذهب الإمام البخاري - رحمه الله - في صحيحه إلى صحة سماع الصغير قبل البلوغ، وقد ترجم لهذه المسألة في كتاب العلم بقوله: «باب متى يصح سماع الصغير؟» وأورد فيه حديثين:

أولهما: حديث ابن عباس قال: «أقبلت راكباً على أتان، وأنا يومئذ قد ناهزت الاحتلام، ورسول الله على يصلي بمنى إلى غير جدار، فمررت بين يدي بعض الصف، وأرسلت الأتان ترتع، فدخلت في الصف، فلم ينكر ذلك على «(۲).

وثانيهما: حديث محمود بن الربيع. قال: «عقلت من النبي رضي مجة مجها في وجهي وأنا ابن خمس سنين من دلو» (٣).

قال الحافظ ابن حجر - رحمه الله -: "ومقصود الباب الاستدلال على أن البلوغ ليس شرطاً في التحمل. وأشار المصنف بهذا إلى الاختلاف وقع بين أحمد بن حنبل ويحيى بن معين، رواه الخطيب في الكفاية عن عبدالله بن أحمد وغيره أن يحيى قال: أقل سن التحمل خمس عشرة سنة لكون ابن عمر رد يوم أحد إذ لم يبلغها. فبلغ ذلك أحمد فقال: إذا عقل ما يسمع، وإنما قصة ابن عمر في القتال. ثم أورد الخطيب أشياء مما حفظها جمع من الصحابة ومن بعدهم في الصغر وحدثوا بها بعد ذلك وقبلت عنهم، وهذا هو المعتمد"(٤).

<sup>(</sup>١) الكفاية في علم الراوية ـ تحقيق د. أحمد عمر هاشم ـ دار الكتاب العربي ـ ط٢ ـ العربي ـ ط٢ ـ العربي ـ ط٢ ـ العربي ـ ط٢ ـ العربي ـ العربي ـ ط٢ ـ العربي ـ العرب

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في كتاب العلم، باب متى يصح سماع الصغير حديث رقم (٧٦) ج١ ص.٢٠٥.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في كتاب العلم، باب متى يصح سماع الصغير حديث رقم (٧٧) ج١ ص٧٠٠.

<sup>(</sup>٤) فتح الباري بشرح صحيح البخاري: ج١ ص٢٠٥٠.

وقال العلامة العيني: «ومراده (أي بهذه الترجمة) الاستدلال على أن البلوغ ليس شرطاً في التحمل»(١٠).

ومن المحدثين من قيده بخمس سبين. قال ابن الصلاح ـ رحمه الله ـ:

"والتحديد بخمس هو الذي استقر عليه عمل أهل الحديث من المتأخرين... والذي ينبغي في ذلك أن يعتبر في كل صغير حاله على الخصوص، فإن وجدناه مرتفعاً عن حال من لا يعقل فهما للخطاب ورداً للجواب ونحو ذلك صححنا سماعه، وإن كان دون خمس. وإن لم يكن كذلك لم نصحح سماعه وإن كان ابن خمس بل ابن خمسين"(٢).

وقال الذهبي (ت٧٤٨هـ) ـ رحمه الله ـ: «واصطلح المحدثون على جعلهم سماع ابن خمس سنين سماعاً، وما دونها حضوراً، واستأنسوا بأن محموداً عقل مجة، ولا دليل فيه، والمعتبر إنما هو أهلية الفهم والتمييز» (٢٠).

وما اختاره ابن الصلاح والذهبي - رحمهما الله - هو المختار إن شاء الله، وعليه يدل صنيع الإمام البخاري في صحيحه فقد أخرج أحاديث مجموعة من الصحابة ممن تحملوا في صباهم كابن عباس، ومحمود بن الربيع، وأنس بن مالك، والنعمان بن بشير، وعائشة، ونحوهم وهؤلاء سمعوا وهم دون البلوغ، وأخرج لمن دونهم في السن كالسبطين الحسن والحسين رضى الله عنهما.

فالمحققون من أهل العلم على عدم اعتبار تحديد سن معين بل المعتبر عندهم هو العقل والتمييز(٤).

<sup>(</sup>١) بدر الدين العيني: عمدة القاري شرح صحيح البخاري ـ دار الفكر، ج٢ ص٦٨.

<sup>(</sup>٢) ابن الصلاح: علوم االحديث ـ تحقيق د. نور الدين عتر ـ ط المكتبة العلمية ـ بيروت ١٤٠١ هـ ـ ١٩٨١م، ص١١٧٠.

<sup>(</sup>٣) شمس الدين محمد أحمد الذهبي: الموقظة «في علم مصطلح الحديث» - اعتنى به عبدالفتاح أبو غدة - مكتب المطبوعات الإسلامية بحلب، ص٦١.

<sup>(</sup>٤) انظر السخاوي: فتح المغيث تحقيق محمد محمد عويضة، ج٢ ص١٤.

#### ثالثاً \_ العقل:

وهو من شروط العدالة المجمع عليها، حكى الإجماع على ذلك الخطيب البغدادي وغيره من العلماء (١) قال رحمه الله:

"وأما الأداء بالرواية فلا يكون صحيحاً يلزم العمل به إلا بعد البلوغ، ويجب أيضاً أن يكون الراوي في وقت أدائه عاقلًا مميزاً، والذي يدل على وجوب كونه بالغاً عاقلًا، ما أخبرنا القاضي أبو عمر والقاسم بن جعفر قال ثنا محمد بن أحمد اللؤلؤي، قال ثنا أبو داود قال ثنا موسى بن إسماعيل قال ثنا وهيب عن خالد عن أبي الضحى عن علي عن النبي علي قال: "رفع القلم عن ثلاثة، عن النائم حتى يستيقظ، وعن الصبي حتى يحتلم، وعن المجنون حتى يعقل» (٢) ولأن حال الراوي إذا كان طفلًا أو مجنوناً دون حال الفاسق من المسلمين.

وذلك أن الفاسق يخاف ويرجو، ويجتنب ذنوباً، ويعتمد قربات، وكثير من الفساق يعتقدون أن الكذب على رسول الله والتعمد له ذنب كبير، وجرم غير مغفور، فإذا كان خبر الفاسق الذي هذه حاله غير مقبول فخبر الطفل والمجنون أولى بذلك، والأمة مع هذا مجتمعة على ما ذكرناه لا نعرف بينها خلاف فيه (٣).

### رابعاً \_ السلامة من أسباب الفسق:

الفسق هو ارتكاب الكبيرة أو الإصرار على الصغيرة(١٤) وقد أفاض

<sup>(</sup>١) انظر: الكفاية ص٩٩، وشروط الأئمة الخمسة ص٥٣، وتدريب الراوي: ج١ ص٠٣٠.

<sup>(</sup>Y) رواه أبو داود بنفس لفظ الخطيب من طريق علي رضي الله عنه \_ في كتاب الحدود، باب المجنون يسرق أو يصيب حداً ج٤ ص٥٦٠، رقم (٤٤٠٣) بإسناد حسن، وهو حديث صحيح بطرقه.

<sup>(</sup>٣) الكفاية ص٩٩.

<sup>(</sup>٤) السخاوي: فتح المغيث ج١ ص٣١٥.

العلماء في تعريف الكبيرة والصغيرة، وكيفية التمييز بين الصغائر والكبائر وعددها، بل هناك من أفردها بالتصنيف<sup>(۱)</sup> والذي يهمنا هنا هو ذكر مسألتين وقع فيهما النزاع ومحاولة معرفة موقف البخاري منهما.

#### المسألة الأولى:

ما حكم التائب من الكذب في حديث رسول الله وهب أكثر العلماء والمحدثين إلى أن التائب من الكذب في حديث رسول الله واقع بن تقبل روايته. وإلى هذا ذهب سفيان الثوري، وعبدالله بن المبارك ورافع بن الأشرس، وأبو نعيم الفضل بن دكين، وأحمد بن حنبل، وأبو بكر الحميدي، ويحيى بن معين (٢) ووجه عدم قبول روايته ـ وإن حسنت توبته أن ذلك تغليظاً وجزراً بليغاً عن الكذب عليه والمنظم مفسدته، فإنه يصير شرعاً مستمراً إلى يوم القيامة. بخلاف الكذب على غيره والشهادة، فإن مفسدتهما قاصرة ليست عامة (٣) وألحقوا بالكاذب المتعمد من أخطأ وصمم على خطئه بعد أن يبين له ذلك ممن يثق بعلمه لمجرد عناد (٤).

لكن ذهب الإمام النووي - رحمه الله - إلى قبول رواية التائب من الكذب في حديث رسول الله على حيث قال: «هذا الذي ذكره هؤلاء الأئمة ضعيف مخالف للقواعد الشرعية، والمختار القطع بصحة توبته في هذا وقبول رواياته بعدها إذا صحت توبته بشروطها المعروفة وهي: الإقلاع عن المعصية، والندم على فعلها، والعزم على أن لا يعود إليها، فهذا هو الجاري على قواعد الشرع، وقد أجمعوا على صحة رواية من كان كافراً فأسلم، وأكثر الصحابة كانوا بهذه الصفة - أي كانوا كفاراً فأسلموا - وأجمعوا على

<sup>(</sup>۱) انظر: مدارج السالكين: ج۱ ص۳۲۱، وقواعد الأحكام في مصالح الأنام: ج۱ ص۱۹، والكبائر للذهبي، والزواجر عن اقتراف الكبائر لابن حجر الهيتمي، وهما خاصان بهذا الموضوع.

<sup>(</sup>٢) شروط الأئمة ألخمسة للجازمي ص٥٣، وفتح المغيث للسخاوي: ج١ ص٣٦٥ ـ ٣٦٩.

<sup>(</sup>٣) محيي الدين النووي: شرح صحيح مسلم ـ الطبعة المصرية دون تاريخ، ج١ ص٧٠٪

٤) فتح المغيث: ج1 ص٣٦٦.

# قبول شهادتهم، ولا فرق بين الشهادة والرواية في هذا، والله أعلم $^{(1)}$ .

أما بالنسبة لصنيع الإمام البخاري فليس هناك ما يمكن أن نستنتج منه حكماً أو رأياً ننسبه إليه. إلا أن صاحب كتاب «أسباب اختلاف المحدثين» يرى بأن احتجاج الشيخين بإسماعيل بن أبي أويس، وهو ممن اتهم بالكذب يشهد لما ذهب إليه النووي<sup>(۲)</sup> ثم أورد أقوال بعض أئمة الجرح والتعديل فيه منها:

قول يحيى بن معين فيه «مخلط يكذب ليس بشيء».

وقول النضر بن سلمة المروزي «ابن أبي أويس كذاب».

وما نقله ابن حزم في «المحلى» عن أبي الفتح الأزدي قال حدثني سيف بن محمد أن ابن أبي أويس كان يضع الحديث.

وقال سلمة بن شبيب سمعت إسماعيل ابن أبي أويس يقول: «ربما كنت أضع الحديث لأهل المدينة إذا اختلفوا في شيء فيما بينهم».

وقال الحافظ ابن حجر - بعد أن نقل الأقوال السابقة -: "ولعل هذا كان من إسماعيل في شبيبته ثم انصلح، وأما الشيخان فلا يظن بهما أنهما أخرجا عنه إلا الصحيح من حديثه الذي شارك فيه الثقات. وقد أوضحت ذلك في مقدمة شرحي على البخاري والله أعلم»(٣).

هذه جملة ما ارتكز عليه الأستاذ الفاضل ليرجح ما ذهب إليه النووي، وعليه ملاحظات:

الأولى: ينبغي التفريق بين من اتهم بالكذب وبين من اتصف فعلًا بالكذب، وإن كان كلًا من الوصفين من أوصاف الجرح. لكن لا يخفى أن

<sup>(</sup>١) شرح صحيح مسلم - الطبعة المصرية - دون تاريخ، ج١ ص٧٠.

 <sup>(</sup>۲) خلدون الأحدب: أسباب اختلاف المحدثين ـ الدار السعودية للنشر والتوزيع ـ الطبعة الأولى ١٤٠٥هـ ـ ١٩٨٠م ـ ج١ ص٧٣.

<sup>(</sup>٣) تهذیب التهذیب ـ دار صادر ـ ج۱ ص ۳۱۱.

الكذاب قد تحقق فيه الوصف فعلًا أما المتهم بالكذب فلم يتحقق فيه هذا الوصف، فهل إسماعيل بن أبي أويس تحقق فيه الكذب أم لا؟

الثانية: ذكر الأستاذ أقوال الجارحين فقط لإسماعيل ولم يذكر أقوال المعدلين أو على الأقل بعض أقوالهم، مما يوهم أن التهمة بالكذب قوية ومتحققة، وليس الأمر كذلك فقد عدله جماعة من الأئمة النقاد وإليك أقوالهم (١):

قال أبو حاتم: «محله الصدق، وكان مغفلًا».

وقال الحاكم: «عيب على البخاري ومسلم إخراجهما حديثه، وقد احتجا به معاً، وغمزه من يحتاج إلى كفيل في تعديل نفسه أعني النضر بن سلمة، فإنه قال: كذاب».

وأما يحيى بن معين فقد اختلفت أقواله فيه: فمرة قال: «هو ووالده ضعيفان»، وقال مرة: «إسماعيل صدوق ضعيف العقل ليس بذلك»، وقال مرة: «مختلط يكذب ليس بشيء»، وقال مرة أخرى: «لا بأس به».

وقال أحمد أيضاً: «لا بأس به».

وقال أبو القاسم اللالكائي: «بالغ النسائي في الكلام عليه بما يؤدي إلى تركه».

فأنت ترى أن الأئمة لم يتفقوا على اتهامه، بل الظاهر من أمره أنه صدوق لا يتعمد الكذب، ولكن ضعيف الحفظ وكان يعتمد على حفظه في رواية الأحاديث فيقع في الأوهام وينفرد عن سائر أصحابه بأشياء ليست عندهم. فمن نظر إلى صدقه في نفسه، واعتبر حديثه بحديث غيره، وتأكد من صحة أصوله، قوي من أمره، وروى له، واحتج به، كالبخاري ومسلم،

<sup>(</sup>۱) انظر هدي الساري، طـ دار الريان، ص ٤١٠ وعمدة القاري، طـ دار الفكر، ج١ ص ١٦٩.

والدارمي وغيرهم من الحفاظ، بل روى مسلم عن رجل عنه، وروى له أبو داود والترمذي وابن ماجه.

ومن نظر إلى ضعف حفظه وكثرة غرائبه وهن من أمره فالدارقطني قال فيه: «لا أختاره في الصحيح» ومنهم من ضعف عنده جانب الصدق، واستكثر تلك الغرائب واستنكرها رماه بالكذب كالنسائي وغيره.

وقد لخص الحافظ حاله في التقريب فقال: «صدوق أخطأ في أحاديث من حفظه»(١).

الثالثة: إذا لم يثبت أن إسماعيل كان يكذب ويضع الحديث، فكيف يتسنى لنا أن نقول أنه تاب؟!، ومن ثم نبني على ذلك حكماً فنقول: تقبل رواية التائب من الكذب في حديث رسول الله على فليس في الأمر إلا ما ذكره الحافظ - رحمه الله - وهو في معرض الدفاع عن صدق إسماعيل وعدالته «لعل ذلك كان في شبيبته ثم انصلح» فأنت تلاحظ أن الحافظ استبعد اتهامه بالكذب، وحاول الدفاع ونفي التهمة، ولم يجزم بذلك بل ذكره متردداً في معرض الدفاع لا غير،

ومن هنا لا يصح أن نبني عليه حكماً، حتى ولو غضضنا الطرف عن أقوال معدليه، وبنينا حكماً على ما ذكره الحافظ ابن حجر لما جاز لنا أن ننسب هذا الحكم للبخاري أو مسلم أبداً، لعدم ثبوت كذبه عندهما. فقد انتقيا من أحاديثه ما يتابعه عليه الثقات من أصحاب مالك. ثم إن إسماعيل هذا من شيوخ البخاري أي ممن جالسهم وعرفهم وسبر أحاديثهم وقد روى من أصوله كما ذكر ذلك الحافظ في هدى الساري(٢).

الرابعة: لو سلمنا بهذا المثال، ولم نعترض عليه بما تقدم ـ لما جاز لنا من الناحية العلمية أن نبني عليه حكماً، لأن الأحكام إنما تأخذ عن

<sup>(</sup>۱) الحافظ ابن حجر العسقلاني: تقري بالتهذيب، تحقيق محمد عوامة، دار الرشيد ـ سوريا ـ حلب الطبعة الرابعة ١٤١٢هـ ـ ١٩٩٢م، ص١٠٨٠

<sup>(</sup>٢) هدي الساري مقدمة فتح الباري، طبعة دار الريان ص٤١٠.

طريق التتبع والاستقراء، وإن لم يكن هذا الاستقراء تاماً فعلى الأقل أن يكون تلخيصياً مبنياً على أكثر من مثال. وأنت ترى أن هذا مثالًا واحداً، وهو غير سالم من الاعتراضات.

الخامسة: ما ذكره الإمام النووي - رحمه الله - مبنياً على القواعد الأصولية حيث استعمل القياس لإثبات هذا الحكم، وهو قياس التائب من الكذب على رسول الله على الكافر إذا أسلم، ومثل له بقبول الأئمة لرواية الصحابة، وقد كانوا كفاراً ثم أسلموا. لكن هذا القياس معترض، بأن الصحابة قد عدلهم القرآن الكريم وشهد بصدق إيمانهم وإسلامهم. وأما التائب من الكذب في حديث رسول الله. فأنى لنا أن نعرف صدق توبته، التائب من الكذب في حديث رسول الله. فأنى لنا أن نعرف صدق توبته، حتى نحكم بعدالته ونقبل روايته، كما أنه مبني على انعدام الفارق بين الرواية والشهادة، والفارق موجود هنا.

وقد سبق إلى انتقاد النووي في هذا شيخ الإسلام زكرياء الأنصاري فقد قال ـ بعد أن ساق كلام النووي السابق ـ:

«كنت أميل إليه، ثم ظهر لي أن الأوجه ما قاله الأئمة لما مر، ويؤيده قول أئمتنا أن الزاني إذا تاب لا يعود محصناً، ولا يحد قاذفه، وأما إجماعهم على صحة رواية من كان كافراً فأسلم، فلنص القرآن على غفران ما سلف والفرق بين الرواية والشهادة أن الرواية الكذب فيها أغلظ منه في الشهادة لأن متعلقها لازم لكل المكلفين، وفي كل الأعصار كما مر، مع خبر (إن كذباً على ليس ككذب على أحد)(١)»(٢).

وأخيراً لا يمكن أن ننسب للإمام البخاري \_ رحمه الله \_ أنه يقبل رواية التائب من الكذب في حديث رسول الله ﷺ لعدم قيام الأدلة الكافية على

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في صحيحه، عن المغيرة بن شعبة، كتاب الجنائز، باب ما يكره من النياحة على الميت، حديث رقم (١٢٩١)، ج٣ ص١٩١ مع الفتح ط دار الريان. ورواه مسلم في مقدمة صحيحه ج١ ص١٠ حديث رقم (٤).

<sup>(</sup>٢) زكرياء الأنصاري: فتح الباقي شرح ألفية العراقي ـ مطبوع بذيل شرح العراقي لألفيته ـ طبعة فاس ١٣٥٤هـ، ج١ ص٣٥٥.

ذلك، والأقرب أن يكون مع جمهور المحدثين في عدم قبولها ـ والله تعالى أعلم ـ.

#### المسألة الثانية:

التائب من الكذب في حديث الناس وغيره من أسباب الفسق. هذا الصنف من الرواة قبل المحدثون رواياتهم إلا خلافاً لبعض الأصوليين كالسمعاني والصيرفي<sup>(1)</sup>. ولا عبرة بهذا الخلاف لأن المعتبر هو إجماع أهل الفن وهم هنا المحدثون ولم ينقل عنهم خلاف في ذلك. وأما ما قاله الحافظ البلقيني: «وما نقل عن الصيرفي يقرب منه ما قال ابن حزم: من أسقطنا حديثه لم نعد لقبوله أبداً، ومن احتججنا به لم نسقط روايته أبداً، وكذا ما قاله ابن حبان في آخرين».

في الواقع أن ما ذهب إليه ابن حزم لا علاقة له البتة بما يراه الصيرفي فابن حزم ذكر هذا بصدد الرد على من يقبل روايات الضعفاء في الرقاق والفضائل ويتجبنها في الأحكام والحلال والحرام، كما هو مذهب كثير من أئمة الحديث، فهو يرى أن الراوي إما أن يكون من العدالة والضبط بحيث تقبل أحاديثه جملة، أو ينزل عن درجة القبول فترد أحاديثه جملة.

#### خامساً \_ السلامة من خوارم المروءة:

عرفت المروءة بتعاريف كثيرة، جلها يرجع إلى العادات الجارية بين الناس. فقال بعضهم: «المروءة كمال المرء كما أن الرجولة كمال الرجل».

وقال بعضهم: «المروءة هي قوة للنفس تصدر عنها الأفعال الجميلة المستحقة للمدح شرعاً وعقلًا وعرفاً».

وقال آخرون: «المروءة صون النفس عن الأدناس، ورفعها عما يشين عند الناس» وقيل: «سيرة المرء بسيرة أمثاله في زمانه».

<sup>(</sup>١) انظر ابن الصلاح: علوم الحديث. ط المكتبة العلمية، ص١٠٤ ـ ١٠٥.

ومن أحسن تعاريفها «هي آداب نفسانية، تحمل مراعاتها الإنسان على الوقوف عند محاسن الأخلاق، وجميل العادات»(١).

واشتراط العلماء للمروءة سببه: أن الإخلال بها إما يكون لخبل في العقل، أو لنقصان في الدين، أو لقلة حياء وكل ذلك رافع للثقة بقوله (٢)

وقد جرى نزاع كبير واعتراض على من أدخل المروءة في شروط العدالة المتفق عليها<sup>(٣)</sup>.

ومما يجدر التنبيه إليه هنا \_ وهو أن اشتراط المروءة والقدح في الراوي الذي يتصف بما هو من خوارمها، إنما هو موكول للعالم الناقد مع إضافة أسباب أخرى قد فصلها الإمام الخطيب البغدادي حيث قال:

«وقد قال الكثير من الناس: يجب أن يكون المحدث والشاهد مجتنبين لكثير من من المباحات نحو التبذل والجلوس للتنزه في الطرقات، والأكل في الأسواق، وصحبة العامة الأرذال، والبول على قوارع الطرقات، والبول قائماً، والانبساط إلى الخلق في المداعبة والمزاح، وكل ما قد اتفق على أنه ناقص القدر والمروءة، ورأوا أن فعل هذه الأمور يسقط العدالة ويوجب رد الشهادة.

والذي عندنا في هذا الباب رد خبر فاعلي المباحات إلى العالم والعمل في ذلك بما يقوى في نفسه فإن غلب على ظنه من أفعال مرتكب المباح المسقط للمروءة أنه مطبوع على فعل ذلك، والتساهل به، مع كونه

<sup>(</sup>۱) طاهر الجزائري: توجيه النظر إلى أصول الأثر ـ طبعة دار المعرفة ـ بيروت ص٢٨ ـ ٢٩

<sup>(</sup>٢) المرجع نفسه ص٢٩.

<sup>(</sup>٣) انظر هذه الاعتراضات والجواب عليها في: التقييد والإيضاح ص١١٥ - ١١٥ وفتح المغيث: ج١ ص٣٠٦ - ٣٠٣، وتدريب المغيث: ج١ ص٣٠٦ - ٣٠٣، وتدريب الراوي: ج١ ص٣٠٦ - ٣٠٠.

<sup>(\*)</sup> وردت في المطبوع (الخرق) ولعل الصواب ما أثبته.

ممن لا يحمل نفسه على الكذب في خبره وشهادته، بل يرى إعظام ذلك وتحريمه، والتنزه عنه قبل خبره، وإن ضعفت هذه الحال في نفس العالم واتهمه عندها، وجب عليه ترك العمل بخبره ورد شهادته»(١).

فالأمر إذن موكول إلى الناقد، فإن أكثر الشخص من الأفعال المخلة بالمروءة وتكرر منه ذلك وأعلن به في الناس كان ذلك دليلًا على السفه وخفة العقل ورقة الدين، وهذا مما يسقط العدالة ويوجب رد الرواية.

وقد ساق الخطيب البغدادي نصوصاً عن الأئمة المتقدمين تدل على هذا منها قول الإمام مالك ـ رحمه الله ـ: «لا تأخذ العلم من أربعة، وخذ ممن سوى ذلك، لا تأخذ عن سفيه معلن بالسفه وإن كان أروى الناس، ولا تأخذ من كذاب يكذب في أحاديث الناس إذ جرب ذلك عليه، وإن كان لا يتهم أن يكذب على رسول الله ولا من صاحب هوى يدعو الناس إلى هواه، ولا من شيخ له فضل وعبادة إذا كان لا يعرف ما يحدث»(٢).

ومما يؤيد ما ذهب إليه الخطيب البغدادي - رحمه الله - من رد خبر فاعلي المباحات إلى العلم - صنيع الأئمة النقاد ومنهم الإمام البخاري - رحمه الله -.

فهذا المنهال بن عمرو تركه شعبة، لما سمع في داره صوت الطنبور<sup>(۳)</sup>، وفي رواية أخرى أنه سمع قراءة لحان، فكره السماع منه <sup>(٤)</sup>. قال ابن القطان: «هذا ليس بجرحة إلا أن يتجاوز إلى حد يحرم، ولم يصح ذلك عنه» (٥).

<sup>(</sup>١) الخطيب البغدادي: الكفاية علم الرواية - تحقيق أحمد عمر هشام - دار الكتاب العربي، ص.١٣٩.

 <sup>(</sup>۲) الخطيب البغدادي: الكفاية علم الرواية - تحقيق أحمد عمر هشام - دار الكتاب العربي،
 ص١٤٣٠.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه ص١٤٠.

<sup>(</sup>٤) فتح المغيث: ج١ ص٣٢٩.

<sup>(</sup>٥) المرجع نفسه ص٣٣٠.

وقال السخاوي: «وجرحه بهذا تعسف ظاهر، وقد وثقه ابن معين والعجلي وغيرهما كالنسائي وابن حبان، وقال الدارقطني: إنه صدوق»(١).

لذا نجد الإمام البخاري قد احتج به في صحيحه.

روى له حديثين أحدهما: عن سعيد بن جبير عن ابن عباس في تعويد الحسن والحسين (٢٠) ، وثانيهما في تفسير سورة فصلت (٣٠) .

وروى له تعليقاً من طريق شعبة نفسه (٤) وفيه دليل على أن شعبة لم يترك الرواية عنه وذلك إما بما لعله سمعه منه قبل ذلك، أو لزوال المانع منه عنده.

ومن ذلك أيضاً ما رواه الخطيب عن شعبة قال: «لقيت ناجية الذي روى عنه أبو إسحاق فرأيته يلعب بالشطرنج فتركته فلم أكتب عنه، ثم كتبت عن رجل عنه».

قال الخطيب: «ألا ترى أن شعبة في الابتداء جعل لعبه بالشطرنج مما يجرحه، فتركه، ثم استبان له صدقه في الرواية، وسلامته من الكبائر، فكتب عنه نازلًا»(٥).

وفي ختام هذا المطلب نلاحظ أن شروط العدالة لقبول الروايات قد أخذت من شروط الشهادة، وقد أشار إلى هذا بعض أئمة الحديث المتقدمين

<sup>(</sup>١) المرجع نفسه ص٣٣٠.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في: كتاب أحاديث الأنبياء، في قصة إبراهيم. حديث رقم (٣٣٧١): ج٦ ص٠٤٤ مع الفتح، طبعة دار الريان.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في: كتاب التفسير، سورة حم السجدة ج٨ ص٤١٨ مع الفتح ط دار

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في: كتاب الذبائح والصيد، باب ما يكره من المثلة والمصبورة والمجثمة، حديث رقم (٥١٥)، ج٩ ص٥٥٨.

<sup>(</sup>٥) الكفاية ص ١٣٩.

كأبي نعيم الفضل بن دكين فإنه كان يقول: "إنما هي شهادات، وهذا الذي نحن فيه \_ يعني الحديث \_ من أعظم الشهادات» (١) وبهز بن أسد (٢) «كان إذا ذكر له الإسناد الصحيح قال هذه شهادات الرجال العدول بعضهم على بعض، وإذا ذكر له الإسناد فيه شيء قال: هذا فيه عهدة، ويقول: لو أن لرجل على رجل عشرة دراهم، ثم جحده لم يستطع أخذها منه إلا بشاهدين عدلين فدين الله أحق أن يؤخذ من العدول» (٣). وقد أشار الإمام مسلم إلى ذلك أيضا في مقدمة صحيحه (١).

# المطلب الثالث مسائل متعلقة بالعدالة وموقف البخاري منها

هناك مسائل لها علاقة بشروط العدالة. ومرتبطة بها ارتباطاً وثيقاً، وقد جرى إدراكها في كتب علوم الحديث، ويلاحظ أن آراء الأصوليين هي الغالبة في تلك المباحث. كما يغلب عليها طابع التنظير دون التمثيل بواقع المحدثين وسأختار فيما يلي بعض تلك المسائل، وأحاول دراستها وربطها بالواقع العملى عند الإمام البخاري خاصة. وهذه المسائل هي:

- ١ \_ إذا روى الثقة حديثاً فسئل عنه فنفاه، فهل يقدح في عدالته؟
  - ٢ \_ إذا كان المحدث يغشى السلطان، هل يقدح في عدالته؟
- ٣ \_ إذا كان المحدث يأخذ الأجرة على التحديث، فهل يقدح في عدالته؟

<sup>(</sup>١) المرجع نفسه ص١٠٠.

 <sup>(</sup>۲) بهز بن أسد العمي، أبو الأسود البصري، ثقة كثير الحديث، مات بعد سنة ۲۰۰هـ.
 ترجمته في: تهذيب التهذيب ج١ ص٤٧، والتقريب ص١٢٨.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ص٩٩.

Y9/1 (£)

#### المسألة الأولى:

إذا روى الثقة حديثاً فسئل عنه فنفاه، فهل يقبل قوله؟ ثم هل يؤثر ذلك النفي في عدالته الفرع الراوي عنه أم لا؟ هذه المسألة اختلف فيها العلماء على خمسة أقوال نوجزها فيما يلي (١٠):

- ١ \_ إذا كان النافي جازماً، وجب رد حديث الفرع.
- ٢ عكس الأول تماماً، وهو عدم رد المروي، ولا يكون واجد منهما:
   مجروحاً، لاحتمال النسيان.
  - ٣ \_ نفس القول السابق، إلا أنه يجوز للفرع أن يرويه عن الأصل.
- أنهما يتعارضان، ويرجح أحدهما على الآخر. هذه الأقوال الأربعة إذا
   كان الأصل جازماً بالرد.
- \_ أما إذا قال الأصل \_ إذا روجه \_ «لا أعرفه» أو «لا أذكره» مما يقتضي جواز أن يكون نسبه، فذلك لا يقتضي رد رواية الفرع عنه.

والظاهر قبول رواية الفرع، وأن ذلك لا يقدح في عدالته، ولا عدالة الأصل.

وقد أورد الإمام البخاري ـ رحمه الله ـ في «صحيحه» حديث ابن عباس رضي الله عنه:

«ما كنا نعرف انقضاء صلاة رسول الله ﷺ إلا بالتكبير» (٢).

فهذا الحديث مما أنكره الأصل على الفرع، فقد رواه الإمام مسلم في صحيحه أيضاً عن عمرو بن دينار عن أبي معبد مولى ابن عباس أنه سمعه يخبر عن ابن عباس قال:

<sup>(</sup>۱) للتفصيل ينظر: مقدمة ابن الصلاح (علوم الحديث) ص١٠٥ - ١٠٦، وقتح المغيث للسخاوي ج١ ص٣١٥، وتدريب الراوي: ج١ ص٣٣٤ - ٣٣٠.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في كتاب الآذان، باب الذكر بعد الصلاة حديث رقم (٨٤١) وارقم (٨٤١) وارقم (٨٤٢)

«ما كنا نعرف انقضاء صلاة رسول الله على إلا بالتكبير. قال عمرو: فذكرت ذلك لأبي معبد فأنكره، وقال: لم أحدثك بهذا! قال عمر: قد أخبرتنيه قبل ذلك»(١).

وهذا يدل على أن البخاري ومسلماً يذهبان إلى صحة الحديث ولو أنكره راويه إذا كان الناقل عنه عدلًا، وأن ذلك لا يقدح في عدالة أصل الراوي ولا في عدالة الفرع الراوي عنه.

#### المسألة الثانية:

إذا المحدث يغشى السلطان، أو يتولى شيئاً من أعماله، فهل ذلك يقدح في عدالته أم لا؟

قد قدح كثير من الورعين في بعض الرواة بسبب علاقتهم بالسلطان، وخاصة إذا كان سلطان جور. ولكن ذلك في واقع الأمر لا يقدح في العدالة، ولا يوجب رد الرواية. ما كان الراوي متصفاً بالصدق مجانباً للكذب، وقدح من قدح فيهم، إنما كان على سبيل الهجر والتأديب الشرعي كي يكفوا عن إعانة الظلمة ـ لا غير ـ. قال الحافظ ابن حجر ـ رحمه الله ـ: «اعلم أنه قد وقع من جماعة الطعن في جماعة بسبب اختلافهم في العقائد فينبغي التنبه لذلك وعدم الاعتداد به. وكذا عاب جماعة من الورعين جماعة دخلوا في أمر الدنيا، فضعفوهم لذلك، ولا أثر لذلك التضعيف مع الصدق والضبط. والله الموفق» (٢). وهذا الذي قرره الحافظ هو الحق ـ الصدق والضبط. والله الموفق» الإمام البخاري ـ رحمه الله ـ فقد روى في «صحيحه» عن رجال كثيرين ضعفوا بسبب من هذه الأسباب، ولم ير ذلك قادحاً في عدالتهم وموجباً لرد رواياتهم. ومن هؤلاء:

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم، كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب الذكر بعد الصلاة حديث رقم (۱۲) دار الكتاب المصري ـ القاهرة ـ ج۱ ص٤١٠.

<sup>(</sup>٢) أحمد بن علي بن حجر العسقلاني: هدي الساري ـ دار الريان للتراث ـ القاهرة ـ ط الأولى ١٤٠٧هـ ـ ١٩٨٦م، ص٤٠٤٠.

#### ١ \_ أحمد بن واقد الحراني:

قال ابن نمير: تركت حديثه لقول أهل بلده.

قال الميموني: قلت لأحمد: إن أهل حران يسيئون الثناء عليه فقال: أهل حران قل أن يرضوا عن إنسان، هو يغشى السلطان بسبب ضيعه له. فأفصح أحمد بالسبب الذي طعن فيه أهل حران من أجله، وهو غير قادح، وقد قال أبو حاتم: كان من أهل الصدق والإتقان. وقد روى عنه الإمام البخاري، في الصلاة والجهاد والمناقب أحاديث شورك فيها عن حماد بن زيد، كما روى عنه الإمام أحمد في مسنده، والنسائي وابن ماجة (١).

#### ٢ ـ حميد بن أبي حميد الطويل:

مشهور من الثقات المتفق على الاحتجاج بهم، وقال يحيى بن يعلى المحاربي: طرح زائدة حديث حميد الطويل. قال الحافظ: «إنما تركه زائدة لدخوله في شيء من أمر الخلفاء»(٢). فلم يعتبر الأئمة ذلك قادحاً في عدالته، فقد روى له البخاري وسائر الجماعة.

#### ٣ \_ حميد بن هلال العدوى:

قال الحافظ فيه: «من كبار التابعين وثقه ابن معين، والعجلي والنسائي وآخرون وقال يحيى القطان: كان ابن سيرين لا يرضاه. قلت: بين أبو حاتم الرازي: أن ذلك بسبب أنّه دخل في شيء من عمل السلطان، وقد احتج به الحماعة»(٣).

#### ٤ \_ خالد بن مهران الحداء:

أحد الأثبات، وثقه أحمد وابن معين والنسائي وابن سعد، وتكلم فيه شعبة وابن علية. إما لكونه دخل في شيء من عمل السلطان، أو كما قال

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه ص٤٠٦

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ص٤١٩

<sup>(</sup>٣) ألمصدر نفسه ص٤١٩.

حماد بن زيد، قدم خالد قدمة من الشام، فكأنما أنكرنا حفظه»(١) فلم يعتبر ذلك البخاري ولا غيره قادحاً فيه، فقد روى له هو وسائر الجماعة.

#### ٥ \_ عاصم بن سليمان الأحول:

ثقة، حافظ. وثقة أحمد وابن معين، والعجلي وابن المديني وغيرهم، وتركه وهيب لأنه أنكر بعض سيرته. قال الحافظ: «كان يلي الحسبة بالكوفة قاله ابن سعد»(٢) ونجد الإمام البخاري قد وثقه وروى له في صحيحه ولم يلتفت إلى ما قيل فيه.

#### ٦ \_ عبدالله بن ذكوان:

أبو الزناد المدني: أحد الأئمة الأثبات الفقهاء، ويقال إن مالكاً كرهه لأنه كان يعمل للسلطان (٣) لكن نجد البخاري قد وثقه وروى له، وكذا سائر الجماعة.

#### ٧ ـ مروان بن الحكم:

تكلم فيه من أجل الولاية، لكن لم ير الأئمة ذلك قادحاً في عدالته، فقد روى له البخاري أحاديثه التي رواها عنه سهل بن سعد الساعدي، وعروة بن الزبير، وعلي بن الحسين، وأبو بكر بن عبدالرحمٰن بن الحارث، وقد اعتمد مالك رأيه وحديثه وكذا بقية الجماعة سوى مسلم (3).

#### المسألة الثالثة:

أخذ الأجرة على التحديث.

في هذه المسألة قولان للعلماء: قول بالمنع، وآخر بالجواز.

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه ص٤٢٠.

<sup>(</sup>۲) هدى السارى ص٤٣٢.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه ص٤٣٣.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه ص٤٦٦.

#### القول الأول:

من أخذ على التحديث أجراً فلا تقبل روايته، وإليه ذهب الإمام أحمد وإسحاق بن راهويه، وأبو حاتم الرازي، وحماد بن سلمة، وسليمان بن حرب وغيرهم (١).

#### القول الثاني:

قبول رواية من أخذ على التحديث أجراً، وممن ذهب إلى هذا القول: أبو نعيم الفضل ابن دكين، وعفان بن مسلم، وعلي بن عبدالعزيز المكي البغوي، ومجاهد بن جبر، وعكرمة، وطاووس، ويعقوب بن إبراهيم الدورقي، وهشام بن عمار وغيرهم (٢).

والظاهر أنه لا تعارض بين هذه الأقوال إذ المنع مرتب على ما يمكن أن يجر إليه أخذ العوض على التحديث من التكثر في الرواية المفضي إلى الكذب، والجواز محمول على من هو ثقة ثبت له عذر في أخذ العوض كأن يكون فقيراً، وله عيال يجب عليه مؤونتهم، وانقطاعه للتحديث يؤدي إلى ترك الكسب لهم، وإلى هذا نبّه الإمام السخاوي ـ رحمه الله ـ حيث قال: «قال حنبل بن إسحاق: سمعت أبا عبدالله ـ يعني الإمام أحمد يقول: شيخان كان الناس يتكلمون فيهما ويذكرونهما، وكنا نلقي من الناس في أمرهما ما الله به عليم، قاما لله بأمر لم يقم به أحد، أو كبير أحد، مثل ما قاما به: عفان، وأبو نعيم. يعني بقيامهما عدم الإجابة في المحنة، وبكلام الناس من أجل أنهما كانا يأخذان على التحديث. ووصف أحمد مع هذا عفان بالمتثبت. وقيل له: من تابع عفان على كذا؟ فقال: وعفان يحتاج إلى أن يتابعه أحد، وأبا نعيم الحجة الثبت، وقال مرة أنه يزاحم به ابن عينة، وهو على قلة روايته أثبت من وكيع، إلى غير ذلك من الروايات عنه، بل وعن أبي حاتم في توثيقه وإجلاله، فيمكن الجمع بين هذا،

<sup>(</sup>١) انظر: الكفاية ص١٨٤ ـ ١٨٦، وعلوم الحديث ص١٠٧.

<sup>(</sup>٢) انظر: الكفاية ص١٨٧ ـ ١٨٨، وعلوم الحديث ص١٠٧، وفتح المغيث: ج١ ص٣٧٨.

وإطلاقهما كما مضى أولًا، عدم الكتابة بأن ذلك في حق من لم يبلغ هذه المرتبة في الثقة والتثبت، و الأخذ مختلف في الموضعين"(١).

وواضح أن الإمام البخاري يذهب إلى هذا الرأي، فقد روى عن شيوخ يأخذون الأجرة على التحديث منهم:

١ \_ أبو نعيم الفضل بن دكين (٢).

**٢** \_ عفان بن مسلم<sup>(٣)</sup>.

" يعقوب بن إبراهيم بن كثير الدروقي<sup>(3)</sup>: الحافظ المتقن صاحب المسند. فقد روى النسائي عنه ـ في سننه ـ حديث يحيى بن عتيق عن محمد بن سيرين عن أبي هريرة. رفعه: «لا يبولن أحدكم في الماء الدائم<sup>(٥)</sup>...»، وقال عقبة: إنه لم يكن يحدث به إلا بدينار<sup>(٢)</sup>، ومع ذلك روى له البخاري والجماعة.

<sup>(</sup>١) فتح المغيث: ج١ ص٣٧٨.

 <sup>(</sup>۲) اسمه: عمرو بن حماد بن زهير بن درهم التميمي، أحد الأئمة، من شيوخ البخاري،
 مات سنة ۲۱۸هـ ترجمته في: تهذيب التهذيب ج٨ ص٣٤٣ .وتاريخ بغداد ج٦ ص٣٤٣، والعبر: ج١ ص٣٧٣.

 <sup>(</sup>٣) أحد الأعلام، قال العجلي: ثقة ثبت صاحب سنة. مات سنة ٢١٩هـ، ترجمته في: تاريخ بغداد: ج٢١ ص٢٩٩، وتذكرة الحفاظ: ج١ ص٣٧٩، وشذرات الذهب: ج٢ ص٤٧٠.

<sup>(</sup>٤) كان أحد الحفاظ المتقنين، صنف «المسند»، مات سنة ٢٥٢هـ، ترجمته في: تذكرة الحفاظ: ج٢ ص٥٠٥.

<sup>(</sup>٥) أخرجه مسلم في كتاب الطهارة، باب النهي عن الاغتسال في الماء الراكد حديث رقم (٩٧) مطولًا، وأخرجه النسائي في كتاب الطهارة، باب النهي عن البول في الماء الراكد والاغتسال منه حديث رقم (٢٢١)، وفي كتاب المياه، باب النهي عن اغتسال الجنب في الماء الدائم حديث رقم (٣٣٠)، وفي كتاب الغسل والتيمم، باب ذكر نهي الجنب عن الاغتسال في الماء الدائم حديث رقم (٤٩٤)، وأخرجه ابن ماجة في الطهارة وسننها، باب الجنب ينغمس في الماء الدائم أيجزئه حديث رقم (٢٠٥).

<sup>(</sup>٦) فتح المغيث: ج١ ص٣٧٩، ولم أجده في سنن النسائي.

- هشام بن عمار (۱): قال ابن عدي: سمعت قسطنطين يقول: حضرت مجلسه فقال له المستملي من ذكرت؟ فقال له: بعض مشايخنا، ثم نعس فقال له المستملي: لا تنتفعون به. فجمعوا له شيئاً فأعطوه فكان بعد ذلك يملي عليهم، بل قال الإسماعيلي عن عبدالله بن محمد بن سيار إن هشاماً كان يأخذ على كل ورقتين درهمين ويشارط، لذلك قال ابن وارة: عزمت زماناً أن أمسك عن حديث هشام. لأنه كان يبيع الحديث، وقال صالح بن محمد (۲): إنه كان لا يحدث ما لم يأخذ (۳). ومع هذا كله لم ير الإمام البخاري ذلك قادحاً في عدالته فقد روى له في «صحيحه». وكذا روى له أصحاب

#### \* \* \*

## المطلب الرابع موقف البخاري من احاديث اهل البدع والا'هواء

من المسائل التي لها تعلق بشرط العدالة. وهي شرط أساسي في صحة الحديث ـ الرواة الذين طعن في عدالتهم بسبب البدع والأهواء، وذلك لأن القدح في الراوي يكون بعشرة أشياء. خمسة تتعلق بالعدالة وخمسة تتعلق بالضبط، فقد بينها الحافظ فقال: «ثم الطعن إما أن يكون لكذب الراوي، أو تهمته بذلك، أو فحش غلطه، أو غفلته، أو فسقه، أو وهمه،

<sup>(</sup>۱) هشام بن عمار بن نصير بن ميسرة الدمشقي، روى عن مالك وخلق، وروى عنه البخاري وغيره. مات سنة (٧٤٥هـ). ترجمته في: تذكرة الحفاظ: ج٢ ص ٤٥١ ـ وشدرات الذهب: ج٢ ص ١٠٩٠.

<sup>(</sup>٢) صالح بن محمد بن عمر بن حبيب الأسدي مولاهم البغدادي المعروف بصالح جزرة، نزيل بخارى. قال الإدريسي: ما أعلم في عصره بالعراق ولا بخرسان مثله في الحقظ. مات سنة (٢٩٣هـ)، ترجمته في: تذكرة الحفاظ: ج٢ ص ١٤١ وتاريخ بغداد: ج٩ ص ٣٢٢.

<sup>(</sup>٣) فتح المغيث: ج٣ ص٣٧٩.

أو مخالفته، أو جهالته، أو بدعته، أو سوء حفظه (۱) وهذه العشرة اختصرها الحافظ نفسه في خمسة فقال: «أسباب الجرح مختلفة، ومدارها على خمسة أشياء: البدعة، أو المخالفة، أو الغلط، أو جهالة الحال، أو دعوى الانقطاع في السند»(۲).

وقبل تحديد موقف البخاري من أحاديث أهل البدع والأهواء، ينبغي التعريف بالبدعة لغة واصطلاحاً، وبيان أقسامها، ثم تحديد موقف الأئمة من روايات المبتدعة. ثم أعرج على موقف الإمام البخاري في ذلك مقروناً بالأمثلة التطبيقية من خلال الجامع الصحيح.

#### تعريف البدعة:

لغة: أبدع الشيء: اخترعه لا على مثال، والله بديع السموات والأرض أي (مبدعهما) (البديع) المُبتدع، وشيء (بدع) بالكسر أي مُبتدع ومنه قوله تعالى: ﴿قُلْ مَا كُنْتُ بِدْعًا مِنَ ٱلرُّسُلِ ﴾ (٣) والبدعة: الحدث في الدين بعد الإكمال، وبدعه تبديعاً: نسبه إلى البدعة (٤).

أما في الاصطلاح: فقد اختلفت أنظار العلماء، وتنوعت تعاريفهم، فمنهم من توسع في مدلولها، ومنهم من ضيق. ومن هنا يمكن حصر التعاريف الاصطلاحية للبدعة في اتجاهين (٥).

1 \_ الاتجاه الأول: وهو التوسع في مدلول:البدعة لتشمل كل أمر لم

<sup>(</sup>١) ابن حجر العسقلاني: نخبة الفكر مع شرحه نزهة النظر ـ شركة الشهاب الجزائر، ص٠٤.

<sup>(</sup>٢) ابن حجر العسقلاني: هدي الساري ـ ط دار الريان ـ القاهرة، ص٣٨١.

<sup>(</sup>٣) سورة الأحقاف، الآية: ٩.

<sup>(</sup>٤) محمد بن أبي بكو الرازي: مختار الصحاح ـ ت مصطفى البغا ـ دار الهدى للطباعة والنشر ص٣٦.

 <sup>(</sup>٥) انظر: الدكتور عزت علي عطية: البدعة تحديدها وموقف الإسلام منها ـ مطبعة المدني ـ القاهرة ١٩٧٣م ص١٩٥ ـ ٢٢٠.

يكن في عهده ﷺ، ولم يأت شيء في القرآن والسنة يدل عليه، سواء أكان دينياً أم دنيوياً، محموداً كان أم مذموماً، وهو مطابق تماماً للتعريف اللغوي ويمثل هذا الاتجاه جماعة من الأئمة منهم: الإمام الشافعي، وابن حزم، والعز بن عبدالسلام، والقرافي وغيرهم.

Y - الاتجاه الثاني: وهو التضيق في مدلول البدعة لتنحصر في الجديد (المحدث) المخالف للسنة، ومنهم من ضيق أكثر فقال: البدعة كل محدث مخالف للسنة ينسب إلى الدين ويتعبد به ويمثل هذا الاتجاه جماعة من العلماء منهم: ابن رجب الحنبلي، وابن حجر العسقلاني، وابن حجر الهيتمي، والزركشي وغيرهم، وأما من اعتبر قيد المخالفة للسنة والتدين بهذا المحدث، فعلى رأس هؤلاء الإمام الشاطبي. وقد ناقش في كتابه «الاعتصام» أصحاب الرأي الأول مناقشة علمية، وأبطل تقسيمهم للبدع إلى محمود ومذموم، وعرف البدعة بقوله: «البدعة طريقة في الدين مخترعة، تضاهى الشرعية. يقصد بالسلوك عليها، المبالغة في التعبد لله تعالى»(١).

وعلى الرغم من تباين هذين الاتجاهين من حيث التوسيع والتضييق في مفهوم البدعة إلا أن الواقع العملي في إطلاق البدعة عند علماء الجرح والتعديل المقصود به دائماً ما هو مذموم من الآراء والاعتقادات والأعمال، مما يكون سبيله التأويل الفاسد المستند إلى الشبهات. قال السخاوي رحمه الله \_: «البدعة هي ما أحدث على غير مثال متقدم، فيشمل المحمود والمذموم لكن خصت شرعاً بالمذموم، مما هو خلاف المعروف عن النبي على فالمبتدع من اعتقد ذلك لا بمعاندة، بل بنوع شبهة»(٢).

#### أقسام البدعة:

قسم العلماء البدعة إلى قسمين هما: البدعة المكفرة، والبدعة

<sup>(</sup>۱) أبو إسحاق الشاطبي: الاعتصام - ضبطه وصححه الأستاذ أحمد عبدالشافي - دار اشريفة، ج١ ص٢٨.

<sup>(</sup>٢) شمس الدين السخاوي: فتح المغيث ـ ت محمد عويضة ـ ج١ ص٣٥٦.

#### المفسقة (١).

#### ١ \_ البدعة المكفرة:

ما يخرج صاحبها عن دائرة الإيمان وهي نوعان:

أ ما اتفق على تكفير أصحابها: كمنكري العلم بالمعدوم القائلين: ما يعلم الأشياء حتى يخلقها، أو منكري العلم بالجزئيات، أو الإيمان برجوع سيدنا علي إلى الدنيا، أو حلول الإلهية في علي أو غيره.

ب \_ ما اختلف في تكفير أصحابها: كالقائلين بخلق القرآن، والنافين لرؤية الله تعالى يوم القيامة.

#### ٢ \_ البدعة المفسقة:

وهي التي لا تخرج صاحبها عن دائرة الإيمان: مثل بدع الخوارج، والروافض الذين لا يغلون ذاك الغلو، وغير هؤلاء من الطوائف المخالفين لأصول السنة خلافاً ظاهراً لكنه مستند إلى تأويل ظاهره سائغ.

#### مناقشة التقسيم السابق:

هذا التقسيم ـ الذي ذكره العلماء للبدع ـ يترتب عليه إشكال كبير وذلك أننا اشترطنا في حد العدالة «السلامة من أسباب الفسق» ثم مثلوا للبدع المفسقة ببدع الخوارج وغيرها من الفرق المخالفين لأصول السنة، ومقتضى ذلك الحكم عليهم بالفسق ورد رواياتهم، والصواب ـ فيما أرى ـ أن هذا التقسيم نظري فحسب وذلك أن الحكم بالكفر أو الفسق أو البدعة، إنما يكون بعد إقامة الحجة، وإزالة الشبهة، فمن وقع في شيء من البدع فلا نجرؤ على تبديعه أو تفسيقه أو تكفيره، فإذا كان متأولاً أو جاهلا، فهو معذور بجهله أو تأويله، لكن من بلغته الحجة، وكشفت له الشبهة، فأصر على قوله المخالف لأصول السنة، فهو معاند، ولا شك في فسق هذا النوع، لأنه مخالف لأوامر الله وأحكامه، والفسق هو الخروج عن

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه ص٣٦٤، وهدى الساري ص٤٠٤.

طاعة الله، ولا فرق في ذلك بين العمليات والأخبار، وإلى هذا المعنى أشار الإمام مسلم في "مقدمة صحيحه" فقال ـ رحمه الله ـ: "اعلم أن الواجب على كل أحد عرف التمييز بين صحيح الروايات وسقيمها، وثقات الناقلين لها أن لا يروي إلا ما عرف صحة مخارجه، والستارة في ناقليه، وأن يتقي منها ما كان عن أهل التهم والمعاندين من أهل البدع"(۱). والإمام مسلم صحيحه ـ ملآن بأحاديث المبتدعة ممن تصنف بدعهم في البدع المفسقة، وليس هناك تناقض بين قوله وفعله، إذا تأملنا القيد السابق، لأن هؤلاء المبتدعة كانت بدعهم عن تأويل وشبهة لا بعناد.

#### مذاهب العلماء في الرواية عن أهل البدع والأهواء:

اختلف العلماء من أئمة الحديث ونقاده في حكم الرواية عن أهل البدع والأهواء، اختلافاً كثيراً وخاصة عند المتأخرين منهم. وقد تباينت أنظارهم تبايناً واضحاً، فمنهم من ذهب إلى رد رواية المبتدع رداً كاملاً ولم يقبلها سواء أكان هؤلاء من الغالين أم من غير الغالين، من الدعاة أو غيرهم، ومنهم من قبلها حتى من الغالين، والدعاة منهم، وسأذكر تفصيل ذلك حسب نوعى البدعة.

أما بالنسبة للمبتدعة الذين بدعتهم مكفرة. فللعلماء في رواياتهم ثلاثة مذاهب:

الأول: القبول مطلقاً وإن كانوا كفاراً أو فساقاً بالتأويل، إليه ذهب جماعة من أهل النقل والمتكلمين (٢).

الثاني: يقبل خبرهم إذا كانوا يعتقدون حرمة الكذب، وقد ذهب إليه جماعة من الأصوليين، كأبي الحسن البصري المعتزلي<sup>(٣)</sup> وفخر الدين

<sup>(</sup>۱) مقدمة صحيح مسلم \_ تحقيق فؤاد عبدالباقي \_ دار الكتاب المصري \_ القاهرة ص٨.

<sup>(</sup>٢) انظر الكفاية ص ١٤٨.

 <sup>(</sup>٣) انظر كتابه: المعتمد في أصول الفقه \_ تحقيق د. محمد حميد الله \_ المطبعة الكاثوليكية \_ بيروت ١٣٨٥ه، ج٢ ص١٦٦ \_ ٦١٩.

الرازي(١)، والبيضاوي(٢).

الثالث: الرد مطلقاً، وقد حكى النووي الاتفاق على أن المكفرين ببدعهم لا يحتج بهم ولا تقبل روايتهم (٣) وما سبق ينقض قوله.

وقد حقق الحافظ رحمه الله هذه المسألة وأتى فيها بقول فصل موافق لما عليه أئمة الحديث ونقاده فقال ـ رحمه الله ـ: «والتحقيق أنه لا يرد كل مكفر ببدعته، لأن كل طائفة تدعي أن مخالفيها مبتدعة، وقد تبالغ فتكفر مخالفيها، فلو أخذ على الإطلاق لاستلزم تكفير جميع الطوائف. فالمعتمد: أن الذي ترد روايته: من أنكر أمراً متواتراً من الشرع معلوماً من الدين بالضرورة، وكذا من اعتقد عكسه، فأما من لم يكن بهذه الصفة وانضم إلى ذلك ضبطه لما يرويه مع ورعه وتقواه، فلا مانع من قبوله (3).

وأما بالنسبة للمبتدعة الذين لم يكفروا ببدعتهم. فللعلماء في رواياتهم خمسة مذاهب:

الأول: الرد مطلقاً: وممن ذهب إليه مالك بن أنس، وابن عُيينة، والحميدي، ويونس بن أبي إسحاق، وعلي بن حرب، وقد وجه الحافظ ابن رجب هذا المذهب بقوله: «والمانعون من الرواية، لهم مأخذان: أحدهما تكفير أهل الأهواء وتفسيقهم، وفيه خلاف مشهور. والثاني: الإهانة لهم، والهجران، والعقوبة بترك الرواية عنهم، وإن لم نحكم بكفرهم أو فسقهم. ولهذا مأخذ ثالث: وهو أن الهوى والبدعة لا يؤمن معه الكذب ولا سيما إذا كانت الراوية مما تعضد هوى الراوي»(٥).

<sup>(</sup>١) انظر كتابه: المحصول في علم أصول الفقه، تحقيق طه جابر فياض العلواني، ق1 ج٢ ص٥٦٧ \_ ٥٩٧.

<sup>(</sup>٢) انظر كتابه: منهاج الوصول في علم الأصول بشرح البدخشي والأسنوي ـ مطبعة محمد على صبيح ـ القاهرة، ج٢ ص٢٤١.

<sup>(</sup>٣) التقريب مع شرحه التدريب للسيوطى ـ تحقيق عبدالوهاب عبداللطيف، ج١ ص٣٢٤.

<sup>(</sup>٤) نزهة النظر ص٣٥٠.

<sup>(•)</sup> ابن رجب الحنبلي: شرح علل الترمذي \_ حققه وعلق عليه صبحي السامرائي \_ عالم الكتب \_ ط الثانية ١٤٠٥هـ = ١٩٨٥م، ص٦٥٠

الثاني: يحتج بهم إن لم يكونوا يستحلون الكذب في نصرة مذهبهم، سواء أكانوا دعاة أم لا، وممن قال به الشافعي وابن أبي ليلى وسفيان الثوري وروي عن أبي يوسف وأبي حنيفة، وحكاه الحاكم في المدخل عن أكثر أئمة الحديث (١).

الثالث: تقبل رواية المبتدع إذا كان مرويه مما يشتمل على ما ترد به بدعته، وذلك لبعده حينئذ عن تهمة الكذب (٢).

الرابع: تقبل روايته إذا كانت بدعته صغرى، وإذا كانت كبرى فلا تقبل (٣) فالبدعة الصغرى كالتشيع بلا غلو ولا تحرق، والكبرى كالتشيع مع الغلو والطعن وسب الصحابة.

الخامس: تقبل أخبار غير الدعاة إلى بدعهم، وترد أخبار الدعاة منهم، وقد صرح الخطيب وغيره بأنه مذهب الكثير من العلماء(٤).

بعد أن سردت أقوال الأئمة ومذاهبهم في الرواية عن أهل البدع والأهواء، فقد تبين أن مذاهبهم متباينة جداً. امتزجت فيها أقوال المحدثين بآراء علماء الكلام والأصول. فلا بد من استجلاء الموقف العملي للمحدثين من خلال مصنفاتهم، ومن هؤلاء الإمام البخاري ـ رحمه الله ـ فكيف تعامل مع روايات أهل البدع في صحيحه؟

إذا تأملنا رجال البخاري ـ رحمه الله ـ نجد جملة كبيرة منهم قد رموا ببدع اعتقادية مختلفة وقد أورد الحافظ في «هدي الساري» (٥٠) من رمي من رجال البخاري بطعن في الاعتقاد فبلغوا (٦٩) راوياً، ومن خلال التبع لهؤلاء الرواة يمكن أن نستخلص المعايير التي اعتمدها البخاري في الرواية

<sup>(</sup>١) الكفاية ص١٤٨ ـ ١٤٩.

<sup>(</sup>٢) فتح المغيث: ج١ ص ٣٦١.

 <sup>(</sup>٣) انظر تفصيل ذلك في ميزان الاعتدال ج١ ص٩٠٥، وتهذيب التهذيب ج١ ص٩٤ في ترجمة أبان بن تغلب الشيعي.

<sup>(</sup>٤) الكفاية ص١٤٩، وفتح المغيث: ج١ ص٣٦٠، وعلوم الحديث ص١٠٣.

ه) هدى السارى ص٤٨٣ ـ ٤٨٤.

عن أهل البدع ويمكن أن نجملها في النقاط التالية:

- ليس فيهم من بدعتهم مكفرة.
- أكثرهم لم يكن داعية إلى بدعته، أو كان داعية ثم تاب<sup>(١)</sup>.
  - ـ أكثر ما يروي لهم في المتابعات والشواهد.
  - أحياناً يروى لهم في الأصول لكن بمتابعة غيرهم لهم.
    - ـ كثير منهم لم يصح ما رموا به.

إذن فالعبرة إنما هي صدق اللهجة، وإتقان الحفظ، وخاصة إذا انفرد المبتدع بشيء ليس عند غيره.

وما ذهب إليه البخاري هو مذهب كثير من المحدثين، ومن هؤلاء تلميذه وخريجه الإمام مسلم، فقد روى في صحيحه عن أهل البدع والأهواء المعروفين بالصدق والإتقان، وخاصة إذا انضم إلى ذلك الورع والتقوى، وما ذهب إليه الشيخان هو رأي أكثر الأئمة من الصحابة والتابعين ومن بعدهم، وإنما توقف من توقف منهم في الراوية عن أهل البدع إما لأنه لم يتبين لهم صدقهم، أو أرادوا محاصرة البدعة وإخمادها حتى لا تفشو، ولكن شاء الله تعالى أن تكثر البدع وتفشو، وتبناها كثير من العلماء والفقهاء والعباد فلم يكن من المصلحة ترك رواياتهم، لأن في تركها، اندراساً للعلم، والعباد فلم يكن من المصلحة الشرعية تقتضي قبولها ما داموا ملتزمين بالصدق والأمانة. قال الخطيب البغدادي ـ بعد أن ذكر أسماء كثير من الرواة احتج بهم وهم منسوبون إلى بدع اعتقادية مختلفة: «... دون أهل العلم قديماً وحديثاً رواياتهم واحتجوا بأخبارهم، فصار ذلك كالإجماع منهم، وهو أكبر الحجج في هذا الباب وبه يقوى الظن في مقارنة الصواب»(٢).

<sup>(</sup>١) انظر ترجمة: عمران بن حِطَان في هدي الساري ص٤٠٤، وترجمة شبابه بن سوار في الهدي ص٤٣٩، وترجمة: عبدالحميد بن عبدالرحمٰن الحماني في الهدي ص٤٣٧.

<sup>(</sup>٢) الكفاية ص١٥٣ ـ ١٥٤.

وقال علي بن المديني: «لو تركت أهل البصرة لحال القدر، ولو تركت أهل الكوفة لذلك الرأي خربت الكتب»(١).

\* \* \*

# المطلب الخامس موقف البخاري من الرواة المجاهيل

قبل الخوض في بيان موقف الإمام البخاري من الرواة المجاهيل لا بد من تعريف الجهالة لغة واصطلاحاً وبيان أسبابها.

#### تعريف الجهالة لغة:

المجهول في لغة العرب(٢) هو:

١ \_ كل شيء غير معلوم الحقيقة.

٢ ـ أو غير معلوم الوصف على وجه الدقة.

٣ ـ أو في معرفته تردد أو تشكك.

#### تعريف الجهالة اصطلاحاً:

عرف الخطيب المجهول بقوله: «هو كل من لم يشتهر بطلب العلم في نفسه، ولا عرفه العلماء به، ومن لم يعرف حديثه إلا من جهة راو واحد»(۳).

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه ص٧٥٠.

 <sup>(</sup>۲) انظر: ابن فارس: معجم مقاييس اللغة ج١ ص٤٨٩، الزمخشري: الأساس في البلاغة ص٧٠ ـ ٦٨، الفيروزآبادي: القاموس المحيط ج٣ ص٣٥٣.

<sup>(</sup>٣) الكفاية ص١١١.

#### أسباب الجهالة:

للجهالة سببان بينهما الحافظ ابن حجر بقوله:

«أحدهما: أن الراوي: قد تكثر نعوته، من اسم أو كنية، أو لقب، أو صفة، أو حرفة، أو نسب فيشتهر بشيء منها، فيذكر بغير ما اشتهر به لغرض من الأغراض فيظن أنه آخر فيحصل الجهل بحاله. والأمر الثاني: أن الراوي قد يكون مقلًا من الحديث، فلا يكثر الأخذ عنه، وقد صنفوا فيه الوحدان، وهو من لم يرو عنه إلا واحد، ولو سمي (١١).

والتعريف الذي أورده الخطيب البغدادي للمجهول، قد اعترض عليه غير واحد ممن كتب في المصطلح كابن الصلاح، والنووي، والعراقي (٢). كما أن الواقع التطبيقي عند الأئمة النقاد يخالفه، فكم من راو حكموا عليه بالجهالة وقد روى عنه جماعة، وفيهم من حكموا عليه بالوثاقة وليس له إلا راو واحد اختلفوا في الحكم عليه بين موثق ومضعف ومجهل (٣)، وعليه نستطيع القول أن الجهالة غير مرتبطة بعدد الرواة بقدر ما هي مرتبطة بالشهرة، ورواية الحفاظ.

وقد سبق إلى هذا الإمام ابن رجب ـ رحمه الله ـ فقال: «وظاهر هذا أنه لا عبرة بتعدد الرواة، وإنما العبرة بالشهرة، ورواية الحفاظ»<sup>(٤)</sup>.

فمقدار مرويات الرجل لها دور بارز في الحكم عليه، فكلما كثرت مرويات الرجل وكانت مستقيمة حكم عليه بالوثاقة، وكلما قلت وكانت مخالفة لروايات الثقات فحكم عليه بالضعف، وإن قلت رواياته، ولم يتداولها العلماء، فلا يمكن الحكم عليه، وبقى في حيز الجهالة.

<sup>(</sup>١) نخبة الفكر مع شرحها نزهة النظر ص٥١ - ٥٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: مقدمة ابن الصلاح مع التقييد والإيضاح ص١٤٨ ـ والتقريب مع التدريب ج١ ص٣١٨ والتبصرة والتذكرة ج١ ص٣٢٨.

<sup>(</sup>٣) انظر: شرح العلل ص٨١.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه ص٨٢.

وهذا الذي ذهب إليه الحافظ ابن رجب ـ رحمه الله ـ يخالف إطلاق محمد بن يحيى الذهلي ـ الذي حكاه عنه الخطيب في الكفاية ـ وتبعه عليه المتأخرون من أنه لا يخرج الرجل من الجهالة إلا برواية رجلين فصاعداً عنه (۱)، وإن كان الخطيب ـ رحمه الله ـ قد صرح باعتبار شهرة الراوي بالطلب، وكذلك صرح بأن أقل ما ترتفع به الجهالة أن يروي عن الرجل اثنان فصاعداً من المشهورين بالعلم كذلك (۲).

ومع ذلك نجد أن كثيراً من المتأخرين لم يعتبروا الشهرة بالطلب في الراوي، لكي يرتفع عنه وصف الجهالة، وهذا النوع من الرواة الذين اشتهروا بطلب العلم وعرفوا به بين العلماء يزول عنهم وصف الجهالة ويثبت لهم بذلك وصف العدالة. وقد نبه على هذا الحاكم النيسابوري فيما نقله عنه الحافظ ابن حجر حيث قال:

«زاد الحاكم في علوم الحديث في شرط الصحيح أن يكون راويه مشهوراً وهذه الشهرة قدر زائد عن الشهرة التي تخرجه عن الجهالة. وقد استدل الحاكم على مشروطية الشهرة بالطلب بما أنسده عن عبدالله بن عون «لا يؤخذ العلم إلا ممن شهد له عندنا بالطلب» والظاهر من تصرف صاحبي الصحيح اعتبار ذلك، إلا أنهما حيث يحصل للحديث طرق كثيرة يستغنون بذلك عن اعتبار ذلك»(٣).

نفهم من كلام الحاكم ـ رحمه الله ـ أن هناك نوعين من الشهرة:

شهرة شخص الراوي وهذه تنفي عنه جهالة العين، وشهرته بالطلب وهذه تتنفي عنه جهالة الحال. وقد أشار الحاكم إلى أن راوي الصحيح لا بد أن يكون معروفاً بطلب العلم وقد استظهر الحافظ ذلك من صنيع الإمامين البخاري ومسلم في صحيحيهما. فكل رواة الصحيحين مشهورون بطلب العلم، وقد تداول أحاديثهم الحفاظ، وحيث يكون الراوي مقلًا ولم

<sup>(</sup>١) الكفاية ص١١١.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ص١١١.

<sup>(</sup>٣) النكت على كتاب ابن الصلاح ص٤١.

يتداول الحفاظ حديثه، يكون ذلك الحديث الذي يرويه عنه أصحاب الصحيح قد تعددت طرقه وانتشرت فيكون ذلك قائماً مقام الشهادة بثقته وضطه.

ومع هذا نجد بعض رواة البخاري قد وصفوا بالجهالة من طرف بعض أئمة الجرح والتعديل، فما مدى تحقق هذا الوصف في هؤلاء الرواة؟

قال الحافظ - رحمه الله -: "أما جهالة الحال فمندفعة عن جميع من أخرج لهم في الصحيح لأن شرط الصحيح أن يكون راويه معروفاً بالعدالة، فمن زعم أن أحداً منهم مجهول، فكأنه نازع المصنف في دعواه أنه غير معروف، ولا شك أن المدعي لمعرفته مقدم على من يدعي عدم معرفته، لما مع المثبت من زيادة العلم، ومع ذلك فلا نجد في رجال الصحيح أحداً ممن يسوغ إطلاق اسم الجهالة عليه أصلًا (١).

وفيما يلي تراجم هؤلاء الرواة:

#### ١ \_ أحمد بن عاصم البلخي:

معروف بالزهد والعبادة، له ترجمة في حلية الأولياء، وقد ذكره ابن حبان: فقال: روى عنه أهل بلده. وقال أبو حاتم الرازي: مجهول. روى عنه البخاري حديثاً واحداً في كتاب الرقاق، وهو في رواية المستملي وحده (٢).

# ٢ - إبراهيم بن عبدالرحمٰن بن عبدالله بن أبي ربيعة المخزومي المدنى:

قال ابن القطان الفاسي: لا يعرف حاله (٣). وفي ما قاله نظر فإن إبراهيم هذا قد ذكره ابن حبان في ثقات التابعين. وروى عنه أيضاً ولده

<sup>(</sup>۱) هدى الساري ص۲۰۳.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ص٤٠٦.

<sup>(</sup>٣) هدي الساري ص٨٠٤.

إسماعيل والزهري (١) وليس له في صحيح البخاري إلا حديثاً واحداً في كتاب الأطعمة في دعائه ﷺ في تمر جابر بالبركة حتى أوفي دينه (٢) وهو حديث مشهور له طرق كثيرة عن جابر منها (٣):

عامر الشعبي عن جابر من طريق زكرياء بن زائدة. أخرجه البخاري في كتاب المناقب، باب علامات النبوة في الإسلام.

ومن طريق مغيرة عن الشعبي، أخرجه البخاري في كتاب البيوع.
ومن طريق فراس عن الشعبي، أخرجه البخاري في كتاب الوصايا.
ويرويه عن جابر أيضاً، وهب بن كيسان، أخرجه البخاري في كتاب الصلح.
ويرويه عن جابر أيضاً، ابن كعب بن مالك، أخرجه البخاري في الاستقراض والهبة.

ويرويه عن جابر نبيح العنزي، أخرجه الإمام أحمد.

ومما سبق يتبين أن جهالة إبراهيم بن عبدالرحمن المخزومي ـ على التسليم بها ـ لا تضر في صحة هذا الحديث لكثرة طرقه، واشتهار مخرجه، وهذا يؤيد ما نقلته عن الحافظ من أن كثرة الطرق يستغنى بها عن شهرة الراوي بالطلب عند الشيخين.

## ٣ ـ أسامة بن حفص المدنى:

قال الحافظ: «ضعفه الأزدي، وقال أبو القاسم اللالكائي: مجهول. له في الصحيح حديث واحد في الذبائح(٤) بمتابعة أبي خالد الأحمر

<sup>(</sup>١) فتح الباري: ج٩ ص٩٧٤.

 <sup>(</sup>۲) الجامع الصحيح: كتاب الأطعمة، باب الرطب والتمر، حديث رقم (۵۳٤۳)، ج٩ ص ٤٧٧، مع الفتح.

<sup>(</sup>٣) انظر: فتح الباري: ج٦ ص٦٨٦.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في كتاب الذبائح، باب ذبيحة الأعراب ونحوهم حديث رقم (٥٠٠٧)، ج٩ ص٠٥٥ مع الفتح.

والطفاوي. وقرأت بخط الذهبي في ميزانه، ليس بمجهول فقد روى عنه أربعة  $(1)^{(1)}$  والظاهر من حال أسامة بن حفص أنه غير مشهور بالراوية. وذلك أن الإمام البخاري لما ذكره في تاريخه لم يزد على ما في هذا الإسناد حيث قال: «أسامة بن حفص المديني، عن هشام بن عروة، سمع منه محمد بن عبيدالله»  $(1)^{(1)}$  ولم يذكره ابن أبي حاتم في كتابه «الجرح والتعديل».

ويظهر من صنيع الإمام البخاري أنه لم يحتج به لأنه قد أخرج هذا الحديث من رواية الطفاوي وغيره (٣) ويؤخذ من صنيعه أيضاً أنه وإن اشترط في الصحيح أن يكون رواية من أهل الضبط والإتقان. أنه إن كان في الراوي قصور عن ذلك ووافقه على رواية ذلك الخبر من هو مثله انجبر ذلك القصور بذلك وصح الحديث على شرطه (٤).

### ٤ ـ أسباط أبو اليسع:

قال أبو حاتم فيه: مجهول. روى له البخاري حديثاً واحداً في البيوع من روايته عن هشام الدستوائي مقروناً<sup>(ه)</sup>.

## ٥ ـ بيان بن عمرو البخاري العابد:

شيخ البخاري أثنى عليه ابن المديني ووثقه ابن حبان وابن عدي. وقال أبو حاتم: مجهول. قال الحافظ: ليس بمجهول من روى عنه البخاري وأبو زرعة، وعبدالله بن واصل ووثقه من ذكرنا(٢).

فمثل هذا لا يصح أن يطلق عليه لفظ «مجهول» لأن من عرفه وعلم

<sup>(</sup>١) هدي الساري ص٤٠٨ انظر ميزان الاعتدال: ج١ ص١٧٤.

<sup>(</sup>٢) التاريخ الكبير: ق٢، ج١ ص٢٣.

<sup>(</sup>٣) فتح الباري: ج٩ ص٠٥٥.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه: ج٩ ص٠٥٥.

<sup>(</sup>۵) هدي الساري ص٤٠٨.

<sup>(</sup>٦) المصدر نفسه ص٤١٣.

حاله حجة على من لم يعرفه ويخبر حاله.

## ٦ ـ الحسين بن الحسن بن يسار:

صاحب ابن عون، قال أبو حاتم: مجهول. وقال أحمد بن حنبل: كان من الثقات، احتج به مسلم والنسائي، وروى له البخاري حديثاً واحداً في الاستسقاء توبع عليه (١).

### ٧ ـ الحكم بن عبدالله:

قال ابن أبي حاتم عن أبيه: مجهول. قال الحافظ: «ليس بمجهول من روى عنه أربعة ثقات ووثقه الذهلي. ومع ذلك ليس له في البخاري سوى حديث واحد في الزكاة (٢) أخرجه عن أبي قدامة عنه عن شعبة عن الأعمش عن أبي واثل عن أبي مسعود في نزول قوله تعالى: ﴿ اللَّهِ مِن كَلْمِ وُن الْمُطّوّعِينَ مِن الْمُؤْمِنِينَ . . ﴾ (٣) ، وأخرجه في التفسير من حديث غندر عن شهرة عن المُعَدد عن المُعَدد عن الله عن الله عن الله عن المناس من حديث عندر عن شهرة الله عن المناس من حديث عندر عن شهرة الله الله عن الله عندر عن الله عن ا

### ٨ ـ عباس بن الحسين القنطرى:

قال ابن أبي حاتم عن أبيه: مجهول. قال الحافظ: «ليس بمجهول إن أراد العين فقد روى عنه البخاري وموسى بن هارون الحمال. والحسن بن علي المعمري وغيرهم. وإن أراد الحال فقد وثقه عبدالله بن أحمد بن حنبل. قال: سألت أبي عنه فذكره بخير، وله في الصحيح حديثان قرنه في أحدهما وتوبع في الآخر»(٥).

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه ص ٤١٧.

<sup>(</sup>٢) الجامع الصحيح، كتاب الزكاة، باب اتقوا النار ولو بشق تمرة والقليل من الصدقة زقم (١٤١٥)، ج٣ ص٣٣٢ مع الفتح.

<sup>(</sup>٣) سورة التوبة، الآية: ٧٩.

<sup>(</sup>٤) هدي الساري ص ٤١٨.

المصدر نفسه ص٤٣٣.

### ٩ \_ محمد بن الحسن المروزي:

من شيوخ البخاري لم يعرفه أبو حاتم فقال: إنه مجهول. قال الحافظ: «قد عرفه البخاري وروى عنه في صحيحه في موضعين، وعرفه ابن حبان فذكره في الطبقة الرابعة من الثقات»(١).

### ١٠ \_ خالد بن سعد الكوفى:

مولى أبي مسعود الأنصاري، وثقه ابن معين. وقال ابن أبي عاصم: مجهول. أخرج له البخاري حديثاً واحداً في الطب<sup>(٢)</sup> من روايته عن أبي عتيق عن عائشة في الحبة السوداء، وله عنده شواهد<sup>(٣)</sup>.

مما سبق يتضح لنا أن الإمام البخاري لم يرو في صحيحه عن مجهول قط. وذلك لأن جهالة الراوي لا يمكن معها تحقق عدالته، التي هي شرط في صحة الحديث، أما بالنسبة للرواة غير المشهورين فالبخاري لم يعتمد على أحاديثهم، وما يرويه لهم أحاديث يسيرة جداً لها طرق وشواهد كثيرة.

## المطلب السادس الوحدان وموقف البخاري من رواياتهم

سأتناول في هذه المطلب مسألة الوحدان، وموقف الإمام البخاري من رواياتهم. وهي مسألة لها تعلق كبير بمسألة الجهالة. أي هل هؤلاء الرواة يعدون في المجاهيل أم لا؟

### تعريف الوحدان:

وحدان لغة جمع واحد، ويجمع على أخدان، كشاب وشُبَّان، وراع

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه ص٠٤٦.

<sup>(</sup>٢) كتاب الطب، باب الحبة السوداء حديث رقم (٥٦٨٧)، ج١٠ ص١٥٠ مع الفتح.

<sup>(</sup>۳) هدى السارى ص٠٤٢.

ورُعيان<sup>(١)</sup>.

واصطلاحاً: هو من لم يرو عنه إلا واحد ولو سُمي(٢).

وقد اهتم العلماء بهذا النوع من الرواة وصنفوا فيه كالإمام مسلم والحسن بن سفيان وغيرهما<sup>(٣)</sup> ومنهم من ذكره في أنواع علوم الحديث كالحاكم في معرفة علوم الحديث<sup>(٤)</sup>، وابن الصلاح في كتابه<sup>(٥)</sup>.

قد اختلفت أنظار العلماء حول موقف البخاري من روايات الوحدان، فمنهم من نفى تخريج البخاري لرواياتهم في صحيحه، ومنهم من أثبت وجودها ومنهم من توسط في الأمر وذهب إلى أن البخاري لم يخرج لهم إلا شيئاً يسيراً لملابسات خاصة وإليك التفصيل.

ذهب الإمام الحاكم أبو عبدالله النيسابوري (ت٥٠٥هـ) إلى أن الإمام البخاري لم يرو عن الوحدان في صحيحه، وهذا في معرض كلامه على الحديث الصحيح في كتابه «المدخل في أصول الحديث» فقد قسم الحديث الصحيح إلى عشرة أقسام: خمسة متفق عليها، وخمسة مختلف في صحتها. وأولى الأقسام وأرفعها المتفق عليها من أحاديث الصحيحين يقول رحمه الله: «فالقسم الأول من المتفق عليها اختيار البخاري ومسلم، وهو الدرجة الأولى من الصحيح. ومثاله الحديث الذي يرويه الصحابي المشهور بالرواية عن رسول الله على وله راويان ثقتان، ثم يرويه التابعي المشهور بالرواية عن الصحابة وله راويان ثقتان، ثم يرويه عن أتباع التابعين الحافظ المتقن المشهور، وله رواة من الطبقة الرابعة ثم يكون شيخ البخاري أو

<sup>(</sup>١) محمد بن أبي بكر الرازي: مختا رالصحاح، ص٤٤٩.

<sup>(</sup>٢) نزهة النظر بشرح نحبة الفكر ص٥٦.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه ص٧٥.

<sup>(</sup>٤) معرفة علوم الحديث: تَجْفَيق لَجِنة إحياء التراث العربي ـ منشورات دار الآفاق الجديدة ـ بيروت، ص١٥٧ ـ ١٦١.

<sup>(</sup>٥) علوم الحديث ص٧٨٧ ـ ٢٩٠.

مسلم حافظاً متقناً مشهوراً بالعدالة في روايته فهذه الدرجة الأولى من الصحيح $^{(1)}$ .

ويلاحظ هنا أن الحاكم عد الصحابي الذي ليس له إلا راو واحد ليس مشهوراً. ومن هنا لا يصل حديثه إلى الدرجة العالية من الثقة التي تجعل البخاري ومسلم يأخذان بحديثه وقد عد الحاكم حديث مثل هذا النوع في الدرجة الثانية من درجات الصحيح المتفق عليه ومثل له بحديث عروة بن مضرس الطائي أنه قال: «أتيت رسول الله على وهو بالمزدلفة: فقلت يا رسول الله أتيتك من جبل طيء، أتعبت نفسي، وأكلت مطيتي، ووالله ما تركت من جبل إلا قد وقفت عليه، فهل لي من حج؟ فقال رسول الله على المن صلى معنا هذه الصلاة وقد أتى عرفة قبل ذلك بيوم أو ليلة فقد تم حجه، وقضى تفته»(٢).

ثم عدد الحاكم كثيراً من الصحابة الذين رووا أحاديث عن رسول الله على ولم يكن لكل واحد منهم إلا راو واحد ثم قال: «والشواهد كما ذكرنا كثيرة ولم يخرج البخاري ومسلم هذا النوع من الحديث في الصحيح»(٣).

وقد عارض أبو الفضل محمد بن طاهر المقدسي (ت٥٠٧هـ) الحاكم في هذا، وقرر أن البخاري ومسلماً لم يكن عندهما هذا الشرط ولا نقل على واحد منهما أنه قال بذلك وأن الحاكم لم يقدر هذا التقدير عن استقراء

<sup>(</sup>١) الحاكم النيسابوري: المدخل في أصول الحديث ـ دار الكتب العلمية ـ بيروت ـ لبنان ص ١٥٠.

<sup>(</sup>۲) أخرجه أبو داود في المناسك، باب من لم يدرك عرفة (الحديث ١٩٥٠)، وأخرجه الترمذي في الحج، باب ما جاء فيمن أدرك الإمام بجمع فقد أدرك الحج (الحديث ٨٩١)، وأخرجه النسائي في مناسك الحج، في من لم يدرك صلاة الصبح مع الإمام بالمزدلفة (الأحاديث ٣٠٤٦ و٣٠٤٦ و٣٠٤٦ و٣٠٤٣)، وأخرجه ابن ماجه في المناسك، باب من أتى عرفة قبل الفجر ليلة جمع (الحديث ٣٠١٦).

<sup>(</sup>٣) المدخل في أصول الحديث ص١٥٣.

يصل به إلى نتيجة صحيحة، أو يقين، وإنما قاله على الظن، لأن ما في الصحيحين على خلاف ذلك. ثم ساق الأمثلة التي تنقض ما ذهب إليه الحاكم.

فقد أخرج البخاري حديث قيس بن أبي حازم عن مرداس الأسلمي قال: «سمعت رسول الله ﷺ يقول: يذهب الصالحون أسلافاً، ويقبض الصالحون أسلافاً، الأول، فالأول، حتى تبقى حثالة كحثالة التمر والشعير، لا يباهي الله عز وجل بهم شيئاً»(١) وليس لمرداس راو غير قيس.

وأخرج هو ومسلم حديث المسيب بن حزن في وفاة أبي طالب (٢) قال: «إن أبا طالب لما حضرته الوفاة دخل عليه النبي على وعنده أبو جهل فقال: أي عمى قل: لا إله إلا الله كلمة أحاج لك بها عند الله. فقال أبو جهل وعبدالله بن أمية: يا أبا طالب ترغب عن ملة عبدالمطلب، فلم يزالا يكلمانه حتى قال آخر شيء كلمهم به: «على ملة عبدالمطلب» فقال النبي على: «لأستغفرن لك ما لم أنه عنه» فنزلت: ﴿مَا كَانَ لِلنّبِي وَالّذِينَ وَالّذِينَ وَالّذِينَ وَلَوْ كَانُوا أَوْلِي قُرْنَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيّنَ هُمْ أَنْهُمْ أَمْهُمْ عَن المسيب إلا ابنه سعيد بن المسيب.

وأخرج البخاري حديث الحسن البصري عن عمرو بن تغلب عن

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري في كتاب الرقاق، باب ذهاب الصالحين (الحديث ٦٤٣٤)، ج١١ ص٢٥٦، وفي كتاب المغازي باب غزوة الحديبية (الحديث ٤١٥٦) ج٧ ص٥٠٩ مع الفتح، وأحمد في مسنده: ج٤ ص١٩٢ مع اختلاف في اللفظ والسند، والدارمي في سننه ج٢ ص٣٠١ مع اختلاف في اللفظ واختصار وزيادة.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في مناقب الأنصار، باب قصة أبي طالب (الحديث ٣٨٨٣) ج٧ ص ٢٣٢، وفي كتاب الإيمان في باب الدليل على صحة إسلام من حضره الموت (الحديث ٢٤) ج١ ص٥٤.

<sup>(</sup>٣) سورة التوبة، الآية: ١١٣.

<sup>(</sup>٤) سورة القصص، الآية: أه.

النبي على: "إني لأعطى الرجل، والذي أدع أحب إلي. . . الحديث المولى ولم يرو عن عمرو غير الحسن البصري .

كما يقرر أبو الفضل المقدسي أن هناك أمثلة في البخاري غير هذه، كما يشير إلى أن الحاكم ليس أول من ذهب إلى هذا، ولكن أبا عبدالله بن محمد بن إسحاق بن منده (ت٣٩٥ه) ذهب إلى ذلك، وهما متعاصران.

فقد قال: «من حكم الصحابي أنه إذا روى عنه تابعي واحد، وإن كان مشهوراً مثل الشعبي، وسعيد بن المسيب، ينسب إلى الجهالة، فإذا روى عنه رجلان صار مشهوراً واحتج به، وعلى هذا بنى محمد بن إسماعيل البخاري ومسلم بن الحجاج كتابيهما، إلا أحرفاً تبين أمرها»(٢).

ويرى المقدسي أن شرط البخاري ومسلم هو أنهما يخرجان «الحديث المتفق على ثقة نقلته إلى الصحابي المشهور، من غير اختلاف بين الثقات والأثبات، ويكون إسناده متصلاً غير مقطوع فإن كان للصحابي روايان فصاعداً فحسن، وإن لم يكن له إلا راو واحد إذا صح الطريق إلى ذلك الراوي أخرجاه»(٣).

وجاء بعد أبي الفضل المقدسي، الحافظ أبو بكر موسى بن موسى الحازمي (ت٤٨٥هـ) ففصل القول في رد دعوى الحاكم وأتى بأمثلة أكثر مما أتى به الأول(٤٠).

ويرى ابن الأثير أن الحاكم لا يقصد ما فهمه المقدسي والحازمي وإنما يقصد أن يكون للصحابي راويان وإن كان الحديث الذي يحتج به في

 <sup>(</sup>۱) رواه البخاري في كتاب الخمس، باب ما كان يعطي المؤلفة قلوبهم الحديث (٣١٤٥):
 ج٦ ص ٢٩٠٠ مع الفتح.

<sup>(</sup>٢) شروط الأئمة الستة: دار الكتب العلمية ـ بيروت، ص٢٢ ـ ٣٣.

<sup>(</sup>T) المصدر نفسه ص1۷ - ۱۸.

<sup>(</sup>٤) شروط الأثمة الخمسة: مطبوع مع شروط الأثمة الستة بدار الكتب العلمية ـ بيروت، ص. ٤٣ ـ ٤٩.

الصحيحين ليس له إلا زاو واحد(١).

كما نجد أن الحافظ ابن حجر، أيضاً قد نبّه على خطأ الحازمي في فهمه لكلام الحاكم حيث قال: «وقد فهم الحافظ أبو بكر الحازمي من كلام الحاكم أنه ادعى أن الشيخين لا يخرجان الحديث إذا انفرد به أحد الرواة، فنقض عليه بغرائب الصحيحين، والظاهر أن الحاكم لم يرد ذلك وإنما أراد أن كل راو في الكتابين من الصحابة فمن بعدهم يشترط أن يكون له راويان في الجملة، لا أنه يشترط أن يتفقا في رواية ذلك بعينه عنه»(٢).

وما ذهب إليه الحاكم قد سبقه إليه الحافظ ابن منده ـ كما رأينا ـ ووافقه عليه أيضاً صاحبه ومعاصره الإمام البيهقي، فقد قال في كتب الزكاة من سننه عند ذكر حديث بهز عن أبيه عن جده (ومن كتمها فأنا آخذها وشطر ماله) ما نصه: «أما البخاري ومسلم فلم يخرجاه جرياً على عادتهما في أن الصحابي أو التابعي إذا لم يكن له إلّا راو واحد لم يخرجا حديثه في الصحيحين» (٣).

وأما الحافظ ابن حجر فقد وقف من كلام الحاكم موقفاً وسطاً بحيث رد كلامه في حق الصحابة واعتبره فيمن بعدهم، قال ـ رحمه الله ـ معقباً على كلام الحاكم: "وهو وإن كان منتقضاً في حق الصحابة الذين أخرجا لهم، فإنه معتبر في حق من بعدهم، فليس في الكتاب حديث أصل من رواية من ليس له إلّا راو واحد قط»(٤).

قال السخاوي: «وقد وجدت في كلام الحاكم التصريح باستثناء الصحابة من ذلك وإن كان مناقضاً لكلامه الأول ولعله رجع عنه إلى هذا

<sup>(</sup>۱) ابن الأثير الجزري: جامع الأصول من أحاديث الرسول ـ تحقيق عبدالقادر الأرناؤوط ـ ط۱، دمشق ۱۹۲۹م، ج۱ ص۹۲ ـ ۹٤.

<sup>(</sup>٢) النكت على كتاب ابن الصلاح - حققه وعلق عليه مسعود عبدالحميد السعدني، ومحمد فارس - دار الكتب العلمية - بيروت، ط١، ١٤١٤ه - ١٩٩٤م، ص٤٢.

<sup>(</sup>٣) سنن البيهقي: ج٤ ص١٠٥.

<sup>(</sup>٤) نقله السخاوي في فتح المغيث، ج١ ص٦١.

قال: الصحابي المعروف إذا لم نجد له راوياً غير تابعي واحد معروف احتججنا به، وصححنا حديثه، إذ هو صحيح على شرطهما جميعاً. فإن البخاري احتج بحديث قيس بن أبي حازم عن كل من مرداس الأسلمي، وعدي بن عمير به، وليس لهما راو غيره. وكذلك احتج مسلم بأحاديث أبي مالك الأشجعي عن أبيه، وأحاديث مجزأة بن زاهر عن أبيه  $^{(1)}$ . وحينئذ فكلام الحاكم قد استقام، وزال بما تممت به عنه الملام»  $^{(1)}$ .

وأما الصحابة الذين أخرج لهم البخاري ولم يرو عنهم سوى واحد فهم:

«١ ـ مرداس الأسلمي عنه قيس بن أبي حازم.

٧ \_ حزن المخزومي تفرد عنه ابنه أبو سعيد المسيب بن حزن.

٣ \_ زاهر بن الأسود عنه ابنه مجزأة.

٤ \_ عبدالله بن هشام بن زهرة القرشي عنه حفيده زهرة بن معبد.

عمرو بن تغلب عنه الحسن البصري.

٦ \_ عبدالله بن ثعلبة بن صغير روى عنه الزهري قوله.

٧ \_ سنن أبو جميلة السلمي عنه الزهري.

٨ ـ أبو سعيد بن المعلى تفرد عنه حفص بن اصم.

٩ \_ سويد بن النعمان الأنصاري تفرد بالحديث عنه بشير بن سيار .

١٠ خولة بنت ثامر عنهما النعمان بن أبي عياش. فجملتهم عشرة (٣).

وقد بنى على هذا الإمام أبو عمرو بن الصلاح قاعدة عامة - من

<sup>(</sup>١) الحاكم النيسابوري: المستدرك على الصحيحين - مطبعة مجلس دائرة المعارف النظامية في حيدر آباد، الدكن، الهند، طبعة أولى ١٣٤١ه ج١ ص٢٣٠.

<sup>(</sup>٢) فتح المغيث: ج١ ص٦٢،

<sup>(</sup>٣) الذهبي: سير أعلام النبلاء: ج١٢ ص٤٧.

تخريج البخاري ومسلم لأحاديث هؤلاء الصحابة الوحدان ـ وهي ارتفاع الجهالة والتعديل برواية واحد فقال: «قد خرج البخاري في صحيحه حديث جماعة ليس لهم إلا راو واحد منهم مرداس الأسلمي لم يرو عنه غير قيس بن أبي حازم، وكذلك خرج مسلم حديث قوم لا راوي لهم غير واحد، منهم ربيعة بن كعب الأسلمي لم يرو عنه غير أبي سلمة بن عبدالرحمن. وذلك مصير إلى أن الراوي قد يخرج عن كونه مجهولًا مردوداً براوية واحد عنه "(۱) ولقد اعترض على هذا الإمام النووي فقال: «مرداساً وربيعة صحابيان، والصحابة كلهم عدول، فلا تضر الجهالة بأعيانهم لو تشت (۱)

ولقد تعقب العراقي النووي فقال: «لا شك أن الصحابة الذين بينت صحبتهم كلهم عدول ولكن الشأن هل تثبت الصحبة برواية واحد عنه أم لا تثبت إلا براوية اثنين. هذا محل نظر واختلاف بين أهل العلم. والحق أنه إن كان معروفاً بذكره في الغزوات أو فيمن وفد من الصحابة أو نحو ذلك فإنه تثبت صحبته وإن لم يرو عنه إلا راو واحد وإذا عرف ذلك فإن مرداساً من أهل الشجرة وربيعة من أهل الصفة فلا يضرهما انفراد راو واحد عن كل منهما»(٣).

وكل الصحابة الوحدان الذين روى لهم الإمام البخاري في صحيحه قد ثبت صحبتهم لشهرتهم عند علماء السير والمغازي<sup>(1)</sup>. فلا يضر انفراد واحد

<sup>(</sup>١) ابن الصلاح: علوم الحليث ص١٠٢ وص٢١١.

<sup>(</sup>Y) النووي التقريب مع شرحه التدريب \_ تحقيق عبدالوهاب عبداللطيف \_ مطبعة السعادة القاهرة، ط ٧ \_ ١٣٨٨هگ، ص ٢١١.

<sup>(</sup>٣) العراقي: التقييد والإيضاح \_ تصحيح وتعليق محمد راغب الطباخ \_ دار الحديث \_ ط ثانية، ١٤٠٥ه \_ ١٩٨٤م، ص١٢٠٥.

 <sup>(</sup>٤) انظر تراجم هؤلاء الصحابة والأحاديث التي رووها في الإصابة في تمييز الصحابة للحافظ ابن حجر.

مرداس الأسلمي: ج٣/ ٣٨١ .حزن المخزومي: ٣٢٤/١ .زاهد بن الأسود: ٢٣١١ . عبدالله بن عبدالله

بالرواية عنهم، لأن الصحابة عدول كلهم. لكن بقي النظر فيمن ليس له إلا راو واحد من غير الصحابة ممن أخرج لهم الإمام البخاري في صحيحه وهؤلاء الرواة هم:

- ١ \_ حصين بن محمد الأنصاري: لم يرو عنه غير الزهري.
- ٢ ـ عبدالرحمٰن بن نمر اليحصبي: لم يرو عنه غير الوليد بن مسلم.
  - ٣ \_ عمر بن محمد بن جبير بن مطعم: لم يرو عنه غير الزهري.
  - ٤ حماد بن حميد الخراساني: شيخ البخاري لم يرو عنه غيره.
- \_ عبيدالله بن محرز الكوفي: لم يذكروا له راوياً غير أبي نعيم الفضل بن دكين.
- 7 عطاء بن الحسن السوائي: روى عنه أبو إسحاق الشيباني. قال الحافظ: «ما وجدت له راوياً إلا الشيباني ولم أقف فيه على تعديل أو تجريح».
- ٧ ـ عامر بن مصعب الذي يروي عن عائشة: لم يرو عنه ـ عند البخاري ـ إلا عبدالملك بن جريج.
- ٨ أبو محمد الحضرمي: تفرد بالرواية عنه أبو الورد بن ثمامة بن حزن القشيري.
  - ٩ ـ أبو نصر الأسدى، روى عنه خليفة بن حصين.

فهل انفرد البخاري بالتخريج لمثل هؤلاء «الوحدان»؟ كلا، إن الإمام البخاري لم ينفرد بهذا، بل نجد أن الإمام مسلماً ـ رحمه الله ـ قد خرج لمثل هؤلاء أيضاً في «صحيحه» فقد وافق البخاري في التخريج للراويين الأولين، وانفرد عنه بالتخريج لرواة آخرين مثل:

<sup>=</sup> ثعلبة بن صغير: ۲۷٦/۲ .سنين أبو جميلة السلمي: ٨٤/٢ .أبو سعيد بن المعلى الأنصارى: ٩٠/٤ .سويد بن النعمان: ٩٩/٢ .خولة بنت ثامر: ٢٨٢/٤.

- ١ أحمد بن سعيد التستري.
- ٢ جابر بن إسماعيل الحضرمي.
  - ٣ حبيب الأعور المدنى.
- ٤ \_ عبدالله بن كثير المطلبي السهمي.

وبمراجعة تراجم هؤلاء الرواة في التهذيب والتقريب وغيرهما من كتب الرجال يتبين لنا أنهم «وحدان» ومن ثمّ فهم مجهولون على حسب المصطلح الجارى بين علماء الحديث.

وكذلك نجد الإمام ابن حبان قد اقتفى أثر الشيخين في التخريج لمن ليس له إلّا راو واحد ثقة وإليك بعض الأمثلة على ذلك(١):

- ١ ـ بجير بن أبي بجير، لم يرو عنه غير إسماعيل بن أمية.
  - ٢ ـ ثابت الزرقي، لم أيرو عنه غير الزهري.
  - ٣ ـ عمر بن إسحاق، الم يرو عنه غير عون.
- 3 عيسى بن جارية، إلم يرو عنه غير يعقوب بن عنبسة الرازي
  - \_ قدامة بن وبرة، لم يرو عنه غير قتادة.
  - ٦ ـ نبيح العنزي، لم يرو عنه غير الأسود بن قيس.

فكل هؤلاء لا يعرف لهم إلا راو واحد ومع ذلك فقد ترجمهم ابن حبان في كتابه الثقات وأخرج لهم في صحيحه.

وهذا يعني أن أصحاب الصحيح يخرجون لمن ليس له إلا راو واحد. لكن كيف يكون ذلك؟ إن الإجابة على هذا السؤال تكون بتخريج أحاديث هؤلاء الرواة جميعاً وتتبعها ودراستها وهذا يحتاج إلى وقت طويل وعمل علمي مستقل، لكن سأحاول ـ إن شاء الله ـ دراسة رواة البخاري الذين ليس

<sup>(</sup>۱) عداب محمود الحمش رواة الحديث الذين سكت عنهم أثمة الجرح والتعديل ـ دار حسان للنشر والتوزيع الرياض ـ الطبعة الثانية ١٤٠٧هـ ـ ١٩٨٧م، ص٢٠٠ ـ ٢٠١.

لهم إلا راو واحد ثقة من خلال رواياتهم في الجامع الصحيح للوصول إلى موقف علمي مبني على الاستقراء والتتبع.

## ١ \_ حصين بن محمد الأنصاري السالمي(١):

وهو أحد بني سالم، وهو من سراتهم (٢) سأله الزهري عن حديث محمود بن الربيع عن عتبان بن مالك فصدقه بذلك، وليس له في الصحيحين إلا حديث واحد (٢) وهو ما يرويه ابن شهاب الزهري عن محمود بن الربيع الأنصاري حدثه أن عتبان بن مالك حدثه أنه أتى رسول الله فقال: يا رسول الله قد أنكرت بصري وأنا أصلي لقومي فإذا كانت الأمطار سال الوادي الذي بيني وبينهم لم أستطع أن آتي مسجدهم فأصلي بهم وددت يا رسول الله أنك تأتيني فتصلي في بيتي فأتخذه مصلى . . قال ابن شهاب ثم سألت الحصين بن محمد الأنصاري ـ وهو أحد بني سالم ومن سراتهم ـ عن حديث محمود بن الربيع فصدقه بذلك (٤).

وواضح أن الإمام البخاري لم يعتمد على حديث حصين بن محمد الأنصاري وإنما ذكر حديث محمود بن الربيع معتمداً عليه وعضده بتصديق حصين بن محمد له. وسواء ذكر حصين أو لم يذكر فلا أثر له في تضعيف

<sup>(</sup>۱) انظر ترجمته في: التاريخ الكبير ج٣ ترجمة ٢٣ .والجرح والتعديل: ج٣ ترجمة ٥٥٠. تهذيب الكمال: ج٦ ص٥٣٩ .وميزان الاعتدال ج١ ترجمة ٢٠٩٢ .والكاشف ج١ ص٨٣٨ .تهذيب التهذيب: ج٢ ص٣٩٠ .والتقريب ص١٧١ .والخلاصة: ج١ ترجمة ١٤٨٤ .والإصابة: ج١ ترجمة ٢٠٩٩ في (القسم الرابع) وغيرها.

<sup>(</sup>٢) أي خيارهم، وهو جمع سري وهو المرتفع القدر (الفتح ٦٢٢/١).

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسخ: ج١ ص٦٢٢٠.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري بتمامه في كتاب الصلاة، باب المساجد في البيوت، الحديث (٤٢٥)، ج١ ص٦١٨ مع الفتح ثم قطعه في أكثر من عشرة مواضع من صحيحه، ورواه الإمام مسلم في الصلاة، باب الرخصة في التخلف عن الجماعة بعذر، الحديث (٢٦٣)، والنسائي في كتاب الإمامة إمامة الأعمى الحديث (٧٨٧) وابن ماجة في المساجد والجماعات باب المساجد في الدور الحديث (٧٥٤) وذكر تصديق حصين لمحمود بن الربيع رواه البخاري ومسلم والنسائي في عمل اليوم والليلة.

هذا الحديث، بل ذكره يستفاد منه نوع قوة ـ والله أعلم ـ .

### ٢ ـ عبدالرحمٰن بن نمر اليحصبي:

أبو عمر الدمشقي، ثقة لم يرو عنه غير الوليد بن مسلم من الثامنة روى له البخاري ومسلم وأبو داود والنسائي (١). هكذا لخص حاله الحافظ ابن حجر، وقد تباينت فيه أقوال أئمة الجرح والتعديل،

قال عباس الدوري عن يحيى بن معين: ابن نمر الذي يروي عن الزهري ضعيف (٢).

وقال دحيم صحيح الحديث عن الزهري، وكذا قال ابن الجنيد عن ابن معين (٣).

وقال أبو حاتم ليس بقوي لا أعلم روى عنه غير الوليد بن مسلم (٤). وذكره ابن حبان في كتاب الثقات وقال: من ثقات أهل الشام ومتقنيهم (٥).

وذكره العقيلي في «كتاب الضعفاء»، وكذا ذكره ابن عدي «الكامل» وقال: «... وهو في جملة من يكتب حديثه من الضعفاء، وابن نمر هذا له عن الزهري غير نسخة وهي أحاديث مستقيمة»(٦).

فالظاهر من حاله أنه يصلح للمتابعة وأن أحاديثه عن الزهري صحيحة. والبخاري قد أورد له في صحيحه حديثاً واحد متابعة. وقد رواه أيضاً الإمام مسلم وليس له عندهما غير هذا الحديث(٧).

قال البخاري رحمه الله: «حدثنا محمد بن مهران قال حدثنا الوليد قال

<sup>(</sup>١) الْتقريب ص٢٥٣.

<sup>(</sup>۲) تاریخ یحیی بن معین: ج۲ ص ۳۶۱.

<sup>(</sup>٣) سؤالات ابن الجنيد ص١١.

 <sup>(</sup>٤) الجرح والتعديل: ج٥ تـ١٣٩٧.

 <sup>(</sup>۵) الثقات ج۷ ص۸۹.
 (۲) الثا تران الکیال ۱۸۰۰ میلاد و ۲۶ در ۱۵۰۰ التران در ۱۳۰۰ میلاد.

 <sup>(</sup>٦) انظر تهذیب الکمال ج۱۷ ص ۱۲۹ علی والتهذیب: ج٦ ص ۲۸۸.

<sup>)</sup> فتح الباري: ج٦ ص٣٩٦.

وقال الأوزاعي وغيره: سمعت الزهري عن عروة عن عائشة رضي الله عنها: «أن الشمس خسفت على عهد رسول الله عنها: «أن الشمس خسفت على عهد رسول الله عنها، فبعث منادياً بالصلاة جامعة، فتقدم فصلى أربع ركعات في ركعتين وأربع سجدات وأخبرني عبدالرحمٰن بن نمر سمع ابن شهاب مثله، قال الزهري: فقلت: ما صنع أخوك ذلك، عبدالله بن الزبير ما صلى إلا ركعتين مثل الصبح إذ صلى بالمدينة، قال: أجل، إنه أخطأ السنة، تابعه سفيان بن حسين وسليمان بن كثير عن الزهري في الجهر (١).

فابن نمر لم ينفرد بهذا الحديث بل تابعه عليه الأوزاعي، وليس فيه عند البخاري ذكر الجهر وقد ثبت الجهر في رواية الأوزاعي عند أبي داوود والحاكم من طريق الوليد بن مزيد عنه (٢).

وقد أشار البخاري إلى متابعة سليمان بن كثير، وسفيان بن حسين، لابن نمر، وروايته للجهر عن الزهري.

ورواية سليمان وصلها أحمد عن عبدالصمد بن عبدالوارث عنه بلفظ «خسفت الشمس على عهد النبي على فأتى النبي على فكبر ثم كبر الناس ثم قرأ فجهر بالقراءة» وفي أبي داود الطيالسي عن سلميان بن كثير بهذا الإسناد مختصراً «أن النبي على جهر بالقراءة في صلاة الكسوف» وأما رواية سفيان بن حسين فوصلها الترمذي والطحاوي بلفظ «صلى صلاة الكسوف وجهر بالقراءة فيها» وقد تابعهم على ذكر الجهر عن الزهري عقيل عند الطحاوي. وإسحاق بن راشد عند الدارقطني.

 <sup>(</sup>۱) كتاب الكسوف، باب الجهر بالقراءة في الكسوف، حديث رقم (١٠٦٥) وحديث رقم
 (١٠٦٦)، ج٣ ص٦٣٨ ـ ٦٣٩ مع الفتح.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ج٢ ص٦٣٩.

وهذه طرق يعضد بعضها بعضاً ويفيد مجموعها الجزم بذلك (١٠) لذا فالإمام البخاري صحح هذا الحديث لكثرة طرقه ومتابعاته، وعلمنا من صنيعه هذا أنه لم يعتمد على ابن نمر وحده بل بالصورة المجموعة ومن ثم جزم بمدلول الحديث وترجم بما يدل على رجحان الجهر في الكسوف.

### ٣ ـ عمر بن محمد بن جبير بن مطعم:

ثقة ما روى عنه غير الزهري وهو أصغر من الزهري من السادسة روى له البخاري فقط(٢) ولم يرو له إلا حديثاً واحداً.

قال: «حدثنا أبو اليمان أخبرنا شعيب عن الزهري قال: أخبرني عمر بن محمد بن جبير بن مطعم أن محمد بن جبير قال: أخبرني جبير بن مطعم أنه بينما يسير مع رسول الله على ومعه الناس مقفلة من حنين فعلقت الناس يسألونه حتى اضطروه إلى سمرة فخطفت رداءه فوقف النبي على فقال: أعطوني ردائي، لو كان لي عدد هذه العضاه نعماً لقسمته بينكم، ثم لا تجدوني بخيلًا ولا كذوباً ولا جباناً»(٣).

قال الحافظ رحمه الله: «وهذا مثال للرد على من زعم أن شرط البخاري أن لا يروي الحديث الذي يخرجه أقل من اثنين، فإن هذا الحديث ما رواه عن محمد بن جبير غير ولده عمر، ثم ما رواه عن عمر غير الزهري، هذا مع تفرد الزهري بالرواية عن عمر مطلقاً، وقد سمع الزهري من محمد بن جبير أحاديث، وكأنه لم يسمع هذا منه فحمله عن ولده والله

<sup>(</sup>۱) الفتح: ج۲ ص ۹۳۹.

<sup>(</sup>۲) التقريب ص٤١٦ وانظر: التاريخ الكبير ج٦ ت٢١٣٦ والجرح والتعديل ج٦ ت٧١٧ والثقات ج٧ ص١٦٦ والميزان ج١٢ ص١٩٥ والكاشف ج٢ ت٢١٦٩ والميزان ج٣ ت٢١٦٦ وتهذيب التهذيب ج٧ ص٤٩٤، والخلاصة ج٢ ت٢٢٦٠.

<sup>(</sup>٣) كتاب الجهاد والسير، باب الشجاعة في الحرب والجبن رقم (٢٨٢١) ج٦ ص٤٦ وكتاب فرض الخمس باب ما كان النبي (ﷺ) يعطي المؤلفة قلوبهم أو غيرهم من الخمس وغيرهم، رقم (٣١٤٨) ج٦ ص٢٨٩٠.

أعلم  $^{(1)}$ . فهذا الحديث صحيح عند الإمام البخاري لأنه لا يشترط عنده وعند أهل السنة التعدد في طبقات الإسناد حتى يقبل الحديث خلافاً لمن زعم أن شرط الصحيح أن لا يرويه أقل من اثنين عن اثنين  $^{(7)}$  كأبي علي الجيّاني المعتزلي ( $^{(7)}$ 8).

هذا وقد ذكر الحافظ ـ رحمه الله ـ أن عمر بن شبة (ت٢٦٢ه) قد أورد في «كتاب مكة» ـ له ـ أثراً مرسلًا عن عمرو بن سعيد فذكر نحو من حديث جبير بن مطعم<sup>(٣)</sup> ثم إن هذا الحديث ليس أصلًا من الأصول وإنما هو قصة تدل على جوده وحلمه وشجاعته على وقد صح في ذلك شيء كثير جداً يشهد لهذه القصة، والله تعالى أعلم.

## ٤ \_ عبيدالله بن محرز الكوفي:

قال الحافظ: «ما رأيت له راوياً غير أبي نعيم، وما له في البخاري سوى هذا الأثر، ولم يزد المزي في ترجمته على ما تضمنه هذا الأثر<sup>(1)</sup>.

والأثر الذي يعنيه الحافظ هو ما رواه البخاري في صحيحه قال: «قال لنا أبو نعيم حدثنا عبيدالله بن محرز جئت بكتاب من موسى بن أنس قاضي البصرة، وأقمت عنده البينة أن لي عند فلان كذا وكذا وهو بالكوفة، وجئت به القاسم بن عبدالرحمٰن فأجازه»(٥).

فواضح أن مثل هذا الراوي مجهول أي غير مشهور، والإمام البخاري لم يرو له سوى هذا الأثر.

<sup>(</sup>١) الفتح: ج٦ ص٤٢.

<sup>(</sup>٢) انظر نزهة النظر ص١١.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق: ج٦ ص٢٩٣.

<sup>(</sup>٤) فتح الباري: ج١٣ ص١٥٣.

<sup>(</sup>٥) الجامع الصحيح، كتاب الأحكام، باب الشهادة على الخط المختوم: ج١٣ ص١٥٠ مع الفتح.

#### ٥ ـ عطاء أبو الحسن السوائي:

قال الحافظ: «ما وجدت له راوياً إلا الشيباني، ولم أقف فيه على تعديل ولا تجريح»(١) روى عنه البخاري وأبو داود والنسائي حديثاً واحداً.

عن أسباط بن محمد القرشي عن أبي إسحاق الشيباني، عن عكرمة عن ابن عباس. قال الشيباني: وذكره أبو الحسن السوائي ولا أظنه ذكره إلا عن ابن عباس ﴿ياأيها الذين آمنوا لا يحل. ما آتيتموهن (٢) قال: «كانوا إذا مات الرجل كان أولياؤه أحق بامرأته، إن شاء بعضهم تزوجها، وإن شاؤوا زوجوها، وإن شاؤوا لم يزوجوها، وهم أحق بها من أهلها. فنزلت هذه الآية في ذلك»(٣).

ونلاحظ أن البخاري لم يعتمد على رواية عطاء أبي الحسن السوائي، بل ذكره مقروناً بغيره معضداً به رواية عكرمة عن ابن عباس.

### ٦ ـ عامر بن مصعب:

شيخ لابن جريج لا يعرف، قرنه بعمرو بن دينار، وقد ثقه ابن حبان على عادته (٤). وقد روى له البخاري والنسائي حديثاً واحداً مقروناً بغيره (٥). عن ابن جريج قال: أخبرني عمرو بن دينار وعامر بن مصعب أنهما سمعا أبا المنهال يقول: سمعت البراء بن عازب، وزيد بن أرقم قال: كنا تاجرين على عهد رسول الله على فسألنا رسول الله على عهد رسول الله على عهد الصرف فقال:

<sup>(</sup>۱) التهذيب: ج٧ ص٢١٩. وانظر: تهذيب الكمال ج٢٠ ص١٣١ ــ ١٣٢. والكشاف ٢ ت٣٨٦٦، والتقريب ص٣٩٧ والخلاصة: ج٢ ت٤٨٦٩.

<sup>(</sup>٢) سورة النساء، الآية: ١٩.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري في كتاب باب لا يحل لكم أن ترثوا النساء كرهاً... الحديث (٤٥٧٩): وأبو داود في سننه الحديث (٢٠٨٩) والنسائي في الكبرى، كما في تحفة الأشراف.

<sup>(</sup>٤) التقريب ص٢٨.

<sup>(</sup>٥) تهذیب الکمال: ج۱۶ ص۷۷،

«ما كان يداً بيد فلا بأس به، وما كان نسيئة فلا يصلح  $^{(1)}$ .

قال الحافظ: «وعامر بن مصعب ليس له في البخاري سوى هذا الموضع الواحد» $^{(7)}$ .

والبخاري لم يعتمد على روايته وإنما قرنه بعمرو بن دينار.

### ٧ ـ أبو محمد الحضرمي:

يقال: إنه أفلح مولى أيوب، روى عن أبي أيوب، وروى عنه أبو الورد ابن ثمامة بن حزن القشيري، روى له البخاري حديثاً واحداً معلقاً (٣).

قال الدارقطني: «لا يعرف أبو محمد إلا في هذا الحديث وليس لأبي محمد الحضرمي في الصحيح إلا هذا الموضع» (٥). وقد وصله الإمام أحمد والطبراني من طريق سعيد بن إياس الحريري عن أبي الورد ثمامة بن حزن القشيري (٦).

فالبخاري لم يعتمد على حديثه وإنما ذكره تعليقاً على سبيل المتابعة فقط.

<sup>(</sup>۱) رواه بهذا الإسناد البخاري في كتاب البيوع، باب التجارة في البز وغيره، الحديث (٢٠٦١) ج٤ ص٣٤٨، والنسائي في كتاب البيوع أيضاً باب بيع الفضة بالذهب نسيئة الحديث (٢٠٩٠).

<sup>(</sup>٢) الفتح: ج٤ ص٣٤٩.

<sup>(</sup>٣) تهذیب الکمال: ج۲۶ ص۳۹۰ ـ ۳۹۳.

<sup>(</sup>٤) كتاب الدعوات: بأب فضل التهليل، حديث رقم (٦٤٠٤)، ج١١ ص٢٠٤ مع الفتح.

<sup>(</sup>٥) الفتح: ج١١ ص٢٠٨.

<sup>(</sup>٦) المصدر نفسخ: ج١١ ص٢٠٨.

#### ٨ ـ أبو نصر الأسدى:

بصري روى عن عبدالله بن عباس، وروى عنه خليفة بن حصين بن قيس بن عاصم المنقري (١٠). وروى له البخاري تعليقاً.

قال أبو زرعة: «أبو نصر الأسدي الذي يروي عن ابن عباس ثقة»(٢).

والبخاري إنما روى له أثراً واحداً في كتاب النكاح من صحيحه، عقيب حديث عكرمة عن ابن عباس إذا زنى بها (يعني أم امرأته) لا تحرم عليه امرأته. ويذكر عن أبي نصر أن ابن عباس حرمه، ثم قال: وأبو نصر هذا لم يعرف سماعه من ابن عباس (٣).

فالبخاري لم يعتمد على حديثه. فقد أورده بصيغة التمريض ليدل على ضعفه ثم صرح أنه لم يسمع من ابن عباس فحديثه إذا منقطع.

مما سبق في هذا المطلب نستخلص النتائج التالية:

١ - الإمام البخاري لم يرو لهؤلاء الوحدان شيئاً تفردوا به.

٢ ـ لم يعتمد على رواياتهم بل ذكرها متابعة واستشهاداً معلقة غير مسندة.
 ٣ ـ لم يسند لهم إلا شيئاً يسيراً جداً ويقرنهم بغيرهم من المشهورين.

ومما سبق يتضح أن ما قاله الحاكم - رحمه الله - ليس مردوداً على إطلاقه كما ذهب إليه الحازمي والمقدسي وغيرهما، وليس مقبولًا على إطلاقه، والصواب تقييده بما قيده به السخاوي. والحافظ ابن حجر حيث يقول: «وهو إن كان منتقضاً في حق بعض الصحابة، الذين أخرجا لهم فإنه معتبر في حق من بعدهم، فليس في الكتاب حديث أصل من رواية من ليس له إلا راو واحد قط»

<sup>(</sup>١) تهذيب الكمال: ج٢٤ ض٣٤٣.

<sup>(</sup>٢) الجرح والتعديل: ج٩ ت٢٢٧٨.

<sup>(</sup>٣) كتاب النكاح، باب ما يحل من النساء وما يحرم، ج٩ ص٧٥ مع الفتح.

٤) نقله السخاوي في فتح المغيث: ج١ ص٦٦.

المبحث الثاني ضبط الرواة

المطلب الأول: تعريفه وأهميته وآثار اختلاله وكيفية معرفة ضبط الراوي، ومراتب الرواة من حيث الضبط.

المطلب الثاني: موقف الإمام البخاري من الرواة الضعفاء.

المطلب الثالث: مراتب الرجال الصحيحين من حيث الضبط.

المطلب الرابع: نماذج من روايات الضعفاء ومنهج البخاري في تصحيحها.

## المطلب الأول تعريف الضبط وأهميته وآثار اختلاله

بعد أن تحدثت عن العدالة وما يتعلق بها من مسائل، وموقف الإمام البخاري منها أتحدث في هذا المبحث عن الشرط الثاني من شروط صحة الحديث، وهو الضبط وقبل الخوض في مباحثه يجدر بنا أن نقدم تعريفه وأهميته وآثار اختلاله، وكيفية معرفة ضبط الراوي، ومراتب الرواة من حيث الضبط.

### أ ـ تعريفه في اللغة والاصطلاح:

الضبط لغة لزوم الشيء وحبسه، ضبط عليه وضبطه يضبطه ضبطاً وضباطة.

قال الليث: الضبط لزوم شيء لا يفارقه في كل شيء.

وضبط الشيء: حفظه بالحزم، والرجل ضابط، أي حازم(١١).

وفي اصطلاح المحدثين: نوعان ضبط صدر، وضبط كتاب.

أما ضبط الصدر: فهو أن يثبت الراوي في صدره ما سمعه بحيث يتمكن من استحضاره متى شاء.

أما ضبط الكتاب: فهو صيانة الراوي لكتابه منذ سمع فيه وصححه إلى أن يؤدي منه (٢٠).

### ب ـ أهميته وآثار اختلاله:

إن توفر الضبط في الراوي شرط أساسي في قبول حديثه، فلا يكفي أن يكون ديناً مستقيماً حتى يضاف إلى ذلك حفظه وعلمه بما يحدث، وتثبته في الأخذ والرواية. ومن هنا كان اختلال الضبط سبباً في رد المروي.

قال الإمام ابن الصلاح ـ رحمه الله ـ: «لا تقبل رواية من عرف بالتساهل في سماع الحديث أو إسماعه، كمن لا يبالي بالنوم في مجلس السماع، وكمن لا يحدث بأصل مقابل صحيح ومن هذا القبيل من عرف بقبول التلقين في الحديث، ولا تقبل رواية من كثرت الشواذ والمناكير في حديثه . . ولا تقبل رواية من عرف بالسهو في رواياته إذ لم يحدث من أصل صحيح . وكل هذا يخرم الثقة بالراوي وضبطه»(٣).

<sup>(</sup>۱) لسان العرب: مادة (ضبط) ج٧ ص ٣٤٠ ومختار الصحاح: مادة (ضبط) ص٢٤٠. (٢) نزهة النظر ص١٩.

<sup>(</sup>٣) علوم الحديث ص١٠٧ ـ ١٠٨.

### ج\_ كيفية معرفة ضبط الراوي:

يعرف ضبط الراوي بسبر أحاديثه وعرضها على أحاديث غيره من الرواة لتعرف مدى الموافقة والمخالفة لهم، وقد لخص الإمام ابن الصلاح رحمه الله \_ هذه الطريقة معتمداً في ذلك على صنيع الأئمة وصريح أقوالهم فنذكر قوله. ثم نتبعه بأقوال أئمة النقد.

قال ـ رحمه الله ـ: «يعرف كون الراوي ضابطاً بأن نعتبر رواياته بروايات الثقات المعروفين بالضبط والإتقان. فإن وجدنا رواياته موافقة لهم ولو من حيث المعنى لرواياتهم، أو موافقة لها في الأغلب، والمخالفة نادرة عرفنا حينئذ كونه ضابطاً ثبتاً. وإن وجدناه كثير المخالفة لهم عرفنا اختلاف ضبطه ولم يحتج بحديثه (١).

وهذا الذي ذكره ابن الصلاح قد صرح به الأئمة وعملوا به.

قال الإمام الشافعي مشيراً إلى شروط الراوي الذي تقوم به الحجة: «إذا شارك أهل الحفظ في الحديث وافق حديثهم»(٢).

وقال الإمام أيوب السختياني (ت171هـ) من صغار التابعين: "إذا أردت أن تعرف خطأ معلمك فجالس غيره $^{(7)}$ .

وقال ابن المبارك: «إذا أردت أن يصح لك الحديث فاضرب بعضها ببعض»(٤).

وقد صرح بهذا الإمام مسلم في صحيحه، فقال: «وعلامة المنكر في حديث المحدث إذا ما عرضت روايته للحديث على رواية غيره من أهل

<sup>(</sup>۱) المصدر نفسه ص۱۰۸.

<sup>(</sup>٢) محمد بن إدريس الشافعي: الرسالة \_ تحقيق أحمد شاكر \_ مطبعة مصطفى البابي الحلبي \_ القاهرة \_ ط1 سنة ١٣٥٨ه، ص١٥٣٠.

<sup>(</sup>٣) رواه الدارمي في سننه: ج١ ص١٥٣٠.

<sup>(</sup>٤) الخطيب البغدادي: الجامع لأخلاق الراوي وآداب السامع - تحقيق د. محمد رأفت سعيد ـ مكتبة الفلاح ـ الكويت سنة ١٤٠١ه، ج٢ ص٣٥٤٠

الحفظ والرضى، خالفت روايته روايتهم أو لم تكد توافقها، فإذا كان الأغلب من حديثه كذلك كان مهجور الحديث، غير مقبوله ولا مستعمله (۱)

#### د ـ مراتب الرواة من حيث الضبط:

إن رواة الحديث ليسوا على درجة واحدة من حيث الضبط والإتقان، ففيهم من هو تالف ففيهم من هو والله في الحفظ والإتقان، وفيهم من هو تالف الحفظ عديم الإتقان والضبط. وبينهما رواة وسط، وهؤلاء منهم من يقترب من الطبقة الأولى وفيهم من ينزل إلى الطبقة الدنيا، لكن أحسن منهم حالًا.

وقد بين الإمام ابن رجب الحنبلي ذلك فقال: "إن الرواة ينقسمون أربعة أقسام:

أحدها: من يتهم بالكذب.

والثاني: من لا يتهم لكن الغالب على حديثه الوهم والغلط.

**والثالث**: من هو صادق ويكثر في حديثه الوهم، ولا يغلب عليه.

والرابع: الحفاظ الذين يندر الخطأ والوهم في حديثهم أو يقل.

فأما القسم الأول فمتفق على تركه وعدم الاحتجاج به. وأما القسم الأخير فمتفق على الاحتجاج به وأما القسم الثاني فأكثر المحدثين لا يحتجون بهم. ووقع الخلاف في القسم الثالث، فقد روي عن يحيى بن معين أنه لا يحتج بهم، وعن ابن المبارك، وابن مهدي، ووكيع وغيرهم أنهم حدثوا عنهم، وهو أيضاً رأى سفيان وأكثر أهل الحديث المصنفين في السنن والصحاح كمسلم بن الحجاج وغيره، وعلى هذا المنوال نسج أبو داود والنسائي والترمذي. مع أنه خرج لبعض من هو دون هؤلاء وبين ذلك ولم يسكت عنه، وإلى طريقه يحيى بن سعيد يميل على ابن المديني وصاحبه البخاري»(٢).

<sup>(</sup>١) مقدمة صحيح مسلم ص٤.

<sup>(</sup>٢) شرح العلل ص٩٢ ـ باختصار.

## المطلب الثاني موقف الإمام البخاري من الرواة الضعفاء

سبق في المطلب الأول نقل كلام الإمام ابن رجب حول موقف ابن المديني وتلميذه الإمام البخاري من الرواة المتصفين بالصدق ويكثر في حديثهم الوهم ولكن لا يغلب عليهم. حيث ذكر أن البخاري وابن المديني لا يخرجان لمثل هؤلاء الرواة. فهل ما ذكره ابن رجب صحيح ودقيق ينطبق مع الواقع العملي عند الإمام البخاري في صحيحه؟

إن الرواة الضعفاء (أو الذين ضعفوا) من رواة الجامع الصحيح عددهم كبير. وبمراجعة ما ذكره الحافظ في مقدمة الفتح يمكن أن نصنفهم إلى خمسة أصناف.

### الصنف الأول:

رواة ضعفوا بسبب بعض الأحاديث التي انفردوا بها، وهذه الأحاديث لا يعرج عليها البخاري في صحيحه. ومن هؤلاء الرواة:

## ١ \_ أفلح بن حميد الأنصاري المدني:

أحد الأثبات، وثقه ابن معين وأبو حاتم والنسائي وابن سعد، وقال ابن عدي: كان أحمد ينكر على أفلح حديث ذات عرق، ولم ينكر عليه أحمد غير هذا. وقد انفرد به عن أفلح المعافى ابن عمران، وأفلح صالح، وأحاديثه مستقيمة.

قال أبو داود: سمعت أحمد بن حنبل يقول: لم يحدث يحيى القطان عن أفلح.

وروى أفلح حديثين منكرين: أن النبي ﷺ أشعر، وحديث وقت لأهل العراق ذات عرق.

والبخاري لم يخرج له شيئاً من هذا \_ ولله الحمد \_ بل له عنده حديث واحد في الطهارة، وثلاثة في الحج، ورابع في الحج علقه، ووافقه

مسلم على تخريج الخمسة وكلها عندهما عنه عن القاسم عن عائشة (١) ٢ ـ بدل بن المحبر التميمي البصري:

وثقه أبو زرعة، وأبو حاتم وغيرها، وضعفه الدارقطني في روايته عن زائدة. قال الحاكم. وذلك بسبب حديث واحد خالف فيه حسين بن علي الجعفي صاحب زائدة، قال الحافظ: وهو تعنت، ولم يخرج عنه البخاري سوى موضعين عن شعبة أحدهما في الصلاة والآخر في الفتن، وروى له أصحاب السنن (٢).

٣ ـ بريد بن عبدالله بن أبي بردة بن أبي موسى الأشعري:

وثقه ابن معين والعجلي والترمذي وأبو داوود، وقال النسائي ليس به بأس، وقال مرة ليس بذاك القوي، وقال أبو حاتم: ليس بالمتين يكتب حديثه، وقال ابن عدي: صدوق وأحاديثه مستقيمة، وأنكر ما روي: حديث إذا أراد الله بأمة خيراً قبض نبيها قبلها. ومع ذلك فقد أدخله قوم في صحاحهم، وقال أحمد: روى مناكير.

قال ابن حجر: احتج به الأئمة كلهم وأحمد وغيره يطلقون المناكير على الأفراد المطلقة (٣).

### الصنف الثاني:

رواة ضعفوا في شيوخ معينين. والبخاري لا يروي لهم عن هؤلاء الشيوخ فمن هؤلاء الرواة:

١ ـ الربيع بن يحيى بن مقسم الأشناني أبو الفضل البصري:

من شيوخ البخاري. قال أبو حاتم الرازي: ثقة ثبت، وقال

<sup>(</sup>۱) هدي الساري ص٤١١،

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ص٤١٢.

۳) هدی الساری ص٤١٢.

الدارقطني: يخطىء في حديثه عن الثوري وشعبة. لكن البخاري لم يخرج له إلا من حديثه عن زائدة فقط(١).

## ٢ \_ سلام بن أبي مطيع الخزاعي أبو سعيد البصري:

قال أحمد: ثقة صاحب سنة. وقال ابن عدي: ليس بمستقيم الحديث عن قتادة خاصة، ولم أرَ أحداً من المتقدمين نسبه إلى الضعف. وقال ابن حبان: كان سيىء الأخذ لا يجوز الاحتجاج به إذا انفرد.

وقال الحاكم: ينسب إلى الغفلة وسوء الحفظ.

والبخاري لم يرو له عن قتادة، كما روى له بمتابعة غيره له، وليس له في البخاري سوى حديثين أحدهما في فضائل القرآن وفي الاعتصام بمتابعة حماد بن زيد وغيره له، عن أبي عمران الجوني عن جندب، والآخر في الدعوات بمتابعة أبي معاوية وغيره عن هشام بن عروة عن أبيه عن عائشة (٢).

### ٣ ـ معمر بن راشد: صاحب الزهري:

كان من أثبت الناس فيه. قال ابن معين وغيره: ثقة إلا أنه حدث من حفظه بالبصرة بأحاديث غلط فيها. قاله أبو حاتم وغيره، وقال العلائي عن يحيى بن معين: حديث معمر عن ثابت البناني ضعيف. وقال ابن أبي خيثمة: إذا حدثك معمر عن الزهري، وابن طاووس فحديثه مستقيم، وما عمل في حديث الأعمش شيئاً، وإذا حدث عن العراقيين خالفه أهل الكوفة والبصرة، قال ابن حجر: «أخرج له البخاري من روايته عن الزهري وابن طاوس وهمام بن منبه ويحيى بن أبي كثير، وهشام بن عروة، وأيوب، وثمامة بن أنس وعبدالكريم الجزري.

<sup>(</sup>۱) هدى السارى ص٤٢٢.

<sup>(</sup>Y) المصدر نفسه ص ٤٢٨ ـ ٤٢٩.

ولم يخرجوا من رواية أهل البصرة عنه إلا ما توبعوا عليه، واحتج به الأئمة كلهم»(١).

#### الصنف الثالث:

رواة ضعفوا في حالات خاصة كالاختلاط والتغير. والإمام البخاري لا يخرج لهم ما روى عنهم في تلك الحالات. ومن أمثلة هؤلاء:

### ۱ ـ جرير بن حازم:

أبو نصر الأزدي البصري وثقه ابن معين. وضعفه في قتادة خاصة ووثقه العجلي والنسائي، وقال أبو حاتم صدوق. وقال ابن سعد: ثقة إلا أنه اختلط في آخر عمره.

قال الحافظ ابن حجر: «ما ضره اختلاطه لأن أحمد بن سنان قال: سمعت ابن مهدي يقول: كان لجرير أولاد فلما أحسوا باختلاطه حجبوه، فلم يسمع منه أحد في حال اختلاطه شيئاً، واحتج به الجماعة، وما أخرج له البخاري من روايته عن قتادة إلا أحاديث يسيرة توبع عليها»(٢).

### ٢ \_ حجاج بن محمد الأعور المصيصى:

أحد الأثبات، أجمعوا على توثيقه، وذكره أبو العرب الصقلي في الضعفاء بسبب أنه تغير في آخر عمره واختلط. لكن ما ضره الاختلاط فإن إبراهيم الحربي حكى أن يحيى بن معين منع ابنه أن يدخل عليه \_ بعد اختلاطه \_ أحداً. وروى له الجماعة (٣).

### ٣ \_ حصين بن عبدالرحمن السلمى:

أبو الهديل الكوفي متفق على الاحتجاج به إلا أنه تغير في آخر عمره وقد أخرج له البخاري من حديث شعبة والثوري وزائدة وأبي عوانة،

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه ص٤٦٧.

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه ص٤١٤.(۳) هدى السارى ص٤١٥.

وأبي بكر بن عياش وأبي كدينة، وحصين بن نمير، وهشيم وخالد الواسطي وسليمان بن كثير العبدي وأبي زبيد عبثر بن القاسم وعبدالعزيز العمي، وعبدالعزيز بن مسلك ومحمد بن فضيل.

فأما شعبة والثوري وزائدة وهشيم وخالد فسمعوا منه قبل تغيره. وأما حصين بن نمير فلم يخرج له البخاري من حديثه عنه سوى حديث واحد. وأما محمد بن فضيل ومن ذكر معه فأخرج من حديثهم ما توبعوا عليه(١).

### الصنف الرابع:

رواة ضعفوا بسبب خلل وقع لهم في الأخذ والتحمل كالرواية بالإجازة أو الوجادة أو بسبب خلل في الأداء كالإرسال أو التدليس، ومن أمثلة هؤلاء:

### ١ ـ أوس بن عبدالله أبو الجوزاء:

تكلم فيه للإرسال. ذكره ابن عدي في الكامل وحكى عن البخاري أنه قال: في إسناده نظر ويختلفون فيه، ثم شرح ابن عدي مراد البخاري فقال: يريد أنه لم يسمع من مثل ابن مسعود وعائشة وغيرهما لا أنه ضعيف عنده. قال ابن حجر: «أخرج له البخاري حديثاً واحداً من روايته عن ابن عباس. قال: كان اللات رجلًا يلت السويق. وروى له الباقون»(٢).

### ٢ ـ ثمامة بن أنس:

تكلم فيه من أجل روايته من الكتاب، روى عن جده، وثقه أحمد والنسائي والعجلي، وقال ابن عدي: أرجو أنه لا بأس به، وروى عن أبي يعلى أن ابن معين أشار إلى لينه.

قال الحافظ: "قد بين غيره السبب في ذلك وهو من أجل حديث أنس

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه ص٤١٧ ـ ٤١٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ص٤١١.

في الصدقات ليكون ثمامة قيل أنه لم يأخذه عن أنس سماعاً، وقد بينا أن ذلك لا يقدح في صحته (١).

## ٣ \_ الحكم بن نافع أبو اليمان الحمصي:

مجمع على ثقته. اعتمده البخاري وروى عنه الكثير. وروى له الباقون بواسطة. تكلم بعضهم في سماعه من شعيب فقيل إنه مناولة، وقيل: أنه إذن مجرد. وقد قال الفضل بن غسان سمعت يحيى بن معين يقول: سألت أبا اليمان عن حديث شعيب فقال: ليس هو مناولة، المناولة لم أخرجها لأحد، وبالغ أبو زرعة الرازي. وقال لم يسمع أبو اليمان من شعيب إلا حديثاً واحداً.

قال الحافظ: «إن صح ذلك فهو حجة في صحة الرواية بالإجازة الله أنه كان يقول في جميع ذلك أخبرنا ولا مشاححة في ذلك إن كان اصطلاحاً  $(x)^{(1)}$ .

### ٤ \_ خلاس بن عمرو الهجري:

وثقه ابن معين وأبو داود والعجلي. وقال أبو حاتم: يقال وقعت عنده صحف عن علي وليس بقوي. وقال أحمد بن حنبل كان القطان يتوقى حديثه عن علي خاصة. واتفقوا على أن روايته عن علي بن أبي طالب وذويه مرسلة.

وقال أبو داود عن أحمد: لم يسمع من أبي هريرة.

قال الحافظ: روايته عنه عند البخاري، أخرج له حديثين، قرنه فيهما معاً بمحمد بن سيرين وليس له عنده غيرهما (٣).

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه ص٤١٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ص٤١٨.

<sup>(</sup>۳) هدي الساري ص٤٢٠.

#### الصنف الخامس:

رواة ضعفوا بسبب المذهب العقدي أو الفقهي.

وهؤلاء لا أثر لتضعيفهم بذلك. إذا كانوا ثقاتٍ وقد سبق في المبحث الأول بيان موقف الإمام البخاري من رواية أهل البدع والأهواء وجل من وصف بالبدعة وضعف بسبب ذلك هم مندرجون في هذا الصنف. لكن أذكر هنا بعض الرواة الذين ضعفوا بسبب المذهب الفقهي، فمن هؤلاء:

## ١ \_ ربيعة بن أبي عبدالرحمٰن:

تكلم فيه بسبب الإفتاء بالرأي(١).

قال الحافظ فيه: «ثقة فقيه مشهور، قال ابن سعد: كانوا يتقونه لموضع الرأي»(٢).

والبخاري لم يعتمد بهذا التضعيف فقد روى له في صحيحه وكذا سائر الجماعة.

## ٢ \_ محمد بن عبدالله بن المثنى:

أبو عبدالله الأنصاري البصري القاضي، من قدماء شيوخ البخاري ثقة. وثقه ابن معين وغيره، وقال أحمد وغيره: ما يضعفه عند أهل الحديث إلا النظر في الرأي، أما السماع فقد سمع<sup>(٣)</sup>.

والبخاري لم يعتد بهذا التضعيف فقد روى له في صحيحه وكذا سائر الجماعة.

فهؤلاء هم أصناف الرواة الضعفاء الذين خرج لهم البخاري في صحيحه. ولقد بين العلامة المعلمي كيف يخرج الشيخان للرواة المتكلم فيهم فقال:

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه ص٤٨٥.

<sup>(</sup>٢) التقريب ص٢٠٧.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه ص٤٦٢.

«إن الشيخين يخرجان لمن فيهم كلام في مواضع معروفة.

أحدها: أن يؤدي اجتهادهما إلى أن ذلك الكلام لا يضره، في روايته البتة، كما أخرج البخاري لعكرمة.

الثاني: أن يؤدي اجتهادهما إلى أن ذلك الكلام إنما يقتضي أنه لا يصلح للاحتجاج به وحده، ويريان أنه يصلح لأن يحتج به مقروناً أو حيث تابعه غيره ونحو ذلك.

ثالثها: أن يريا أن الضعف الذي في الرجل خاص بروايته عن فلان من شيوخه، أو برواية فلان عنه، أو بما سمع منه من غير كتابه، أو بما سمع منه بعد اختلاطه، أو بما جاء عنه عنعنة وهو مدلس ولم يأت عنه من وجه آخر ما يدفع ريبة التدليس.

فيخرجان للرجل حيث يصلح، ولا يخرجان له حيث لا يصلح الا وهذا تلخيص جيد لا مزيد عليه.



# المطلب الثالث مراتب رجال الصحيحين من حيث الضبط

إن رجال الصحيحين ليسوا على مرتبة واحدة من حيث الصبط. ففيهم الحافظ الثقة وفيهم دون ذلك.

وسأسوق من أقوال العلماء ما يدل على ذلك.

قال الإمام الذهبي (ت٧٤٨هـ) \_ رحمه الله \_:

<sup>(</sup>۱) عبدالرحمٰن بن يحيى المعلمي: التنكيل بما في تأنيب الكوثري من الأباطيل ـ بتخريج الألباني وتعليقات زهير الشاويش ـ المكتب الإسلامي ـ الطبعة الثانية، سنة ١٤٠٦هـ ـ ١٩٨٦م، ص٦٩٢٠.

«من أخرج له الشيخان أو أحدهما على قسمين:

أحدهما ما احتجا به في الأصول، وثانيهما: من أخرجا له متابعة وشهادة واعتباراً.

فمن احتجا به أو أحدهما، ولم يوثق ولا غمز، فهو ثقة حديثه قوي، ومن احتجا به أو أحدهما وتكلم فيه: فتارة يكون الكلام فيه تعنتاً، والجمهور على توثيقه، فهذا حديثه قوي أيضاً، وتارة يكون في تليينه وحفظه له اعتبار، فهذا حديثه لا ينحط عن مرتبة الحسن التي قد نسميها: من أدنى درجات الصحيح.

فما في «الكتابين» بحمد الله رجل احتج به البخاري أو مسلم في الأصول ورواياته ضعيفة بل حسنة أو صحيحة.

أومن خرج له البخاري أو مسلم في الشواهد والمتابعات. ففيهم من في حفظه شيء وفي توثيقه تردد، فكل من خرج له في «الصحيحين» فقد قفز القنطرة فلا معدل عنه إلا ببرهان بين.

نعم الصحيح مراتب والثقات طبقات فليس من وثق مطلقاً كمن تكلم فيه، وليس من تكلم في سوء حفظه واجتهاده في الطلب كمن ضعفوه، ولا من ضعفوه ورووا له كمن تركوه ولا من تركوه كمن اتهموه وكذبوه (١).

وقد سبق إلى هذا الحافظ الحازمي (ت٤٠٥ه). فإنه قال بعد أن قسم الرواة إلى خمس طبقات وجعل الطبقة الأولى مقصد البخاري. ويخرج أحياناً من أعيان الطبقة الثانية.

«فإن قيل: إذا كان الأمر على ما مهدت، وأن الشيخين لم يودعا كتابيهما إلا ما صح، فما بالهما خرجا حديث جماعة تكلم فيهم، نحو فليح بن سليمان، وعبدالرحمٰن بن عبدالله بن دينار وإسماعيل بن أبي أويس عند البخاري ومحمد بن إسحاق وذويه عند مسلم. قلت: أما إيداع البخاري

<sup>(</sup>١) الموقظة ص٧٩ ـ ٨١.

ومسلم «كتابيهما» حديث نفر نسبوا إلى نوع من الضعف فظاهر، غير أنه لم يبلغ ضعفهم حداً يرد به حديثهم»(١).

ومعنى هذا أن الإمام البخاري يروي عن الضعفاء الذين لم يصلوا إلى حد الترك ولكن لا يروي لهم إلا ما صح من حديثهم.

وتعرف صحة حديثه بأمرين:

الأول: موافقة هذا الراوي لغيره ومتابعتهم له.

وهذا أمر يلاحظ في صحيح البخاري فإنه يكثر من ذكر المتابعات والشواهد. فإنه يروي الحديث ثم يقول: تابعه فلان وفلان. . إذا كان راويه ضعيفاً، أو كان الراوي ثقة لكن وقع فيه اختلاف في سنده ومتنه. كما سيأتي توضيحه في «منهج البخاري في تعليل الأحاديث».

الثاني: مراجعة أصول الراوي والنظر فيها. فإنه ولو كان ضعيفاً في حفظه فإنه يقبل حديثه الموجود في أصوله. إذا كان الراوي صدوقاً في الجملة. ومثال هذا أحاديث إسماعيل بن أبي أويس (٢).

وهذا المنهج يعرف بمنهج الانتقاء من أحاديث الضعفاء، أي أن حديث الضعيف لا يرد جملة ولا يقبل جملة. وإنما يقبل ما صح من حديث فقط. كما أن الثقة لا تقبل أحاديثه مطلقاً فيقبل ما أصاب فيه ويرد ما أخطأ فهه.

قال الإمام ابن القيم وهو يرد على من عاب على مسلم إخراج أحاديث الضعفاء سيئي الحفظ كمطر الوراق وغيره: «ولا عيب على مسلم في إخراج حديثه لأنه ينتقي من أحاديث هذا الضرب ما يعلم أنه حفظه، كما يطرح من أحاديث الثقة ما يعلم أنه غلط فيه، فغلط في هذا المقام من استدرك عليه إخراج جميع أحاديث الثقة، ومن ضعف جميع أحاديث سيئي

<sup>(</sup>١) شروط الأثمة الخمسة ص٦٩ ـ ٧٠.

 <sup>(</sup>۲) انظر ص٥٤ من هذه الرسالة.

الحفظ. فالأولى: طريقة الحاكم وأمثاله، والثانية: طريقة أبي محمد بن حزم وأشكاله. وطريقة مسلم، هي طريقة أئمة هذا الشأن»(١).

وهذه هي طريقة الإمام البخاري ـ رحمه الله ـ أيضاً ولكن قد يختلف اجتهاد الأئمة في تقدير ضعف الراوي ومرتبته. فقد يكون الراوي ضعيفاً متروكاً عند مسلم بينما يكون عند البخاري ضعيفاً ضعفاً يسيراً محتملًا، أو على العكس كل بحسب اجتهاده وقد صرح الإمام ابن الصلاح بهذا حيث قال:

"شرط مسلم في صحيحه أن يكون الحديث متصل الإسناد بنقل الثقة عن الثقة من أوله إلى منتهاه، سالماً من الشذوذ والعلة. وهذا حد الصحيح، فكل حديث اجتمعت فيه هذه الشروط فهو صحيح بلا خلاف بين أهل الحديث، وما اختلفوا في صحته من الأحاديث: فقد يكون بسبب اختلافهم أنه هل اجتمعت فيه هذه الشروط أم انتفى بعضها. وهذا هو الأغلب في ذلك كما إذا كان الحديث في رواته من اختلف في كونه من شرط الصحيح، فإذا كان الحديث رواته كلهم ثقات، غير أن فيهم أبا الزبير المكي مثلاً أو سهيل بن أبي صالح، أو العلاء بن عبدالرحمن، لكون هؤلاء عند مسلم ممن اجتمعت فيهم الشروط المعتبرة، ولم يثبت عند البخاري عباس وإسحاق بن محمد الغروي وعمرو بن مرزوق وغيرهم ممن احتج عباس وإسحاق بن محمد الغروي وعمرو بن مرزوق وغيرهم ممن احتج بهم مسلم» (٢).

وواضح من كلام الإمام ابن الصلاح أن الأئمة لم يختلفوا في حد الصحيح وشروطه المعتبرة وأركانه من: إتقان الرواة، واتصال السند، والسلامة من الشذوذ والعلل، وإنما الخلاف بينهم في تطبيق تلك الشروط

<sup>(</sup>١) ابن قيم الجوزية: زاد المعاد في هدي خير العباد ـ تحقيق شعيب الأرنائوط وعبدالقادر الأرناؤوط ـ مؤسسة الرسالة ـ الطبعة الثامنة، سنة ١٤٠٥هـ ـ ١٩٨٥م، ج١ ص٣٦٤.

<sup>(</sup>۲) أبو عمرو بن الصلاح: صيانة صحيح مسلم - دراسة وتحقيق موفق بن عبدالله بن عبدالله عبدالقادر - دار الغرب الإسلامي - الطبعة الأولى، سنة ١٤٠٤هـ - ١٩٨٤م، ص٧٧ -

على الرواة والأحاديث ومن ثم تختلف اجتهاداتهم، وليس بسبب الاختلاف في الأسس والمنهج كما يفهمه - خطأ - الكثير وإنما الخلاف في التطبيق وتنزيل تلك الشروط.

وقد ظن الكثير أن للبخاري شرطاً خاصاً به في الصحيح، وكذلك أن لمسلم شرطاً متميزاً وكذلك أن لابن حبان ولابن خزيمة شروطاً خاصة بهما وهكذا للحاكم شرط للصحيح خاص به. أي إنّ لكل إمام وناقد شروطاً في الصحيح تختلف تماماً عن شروط الآخرين وهذا مخالف للواقع العملي التطبيقي عند النقاد، والسبب في الوقوع في هذا الخطأ المنهجي الخطير هو تلك الألفاظ المجملة التي أطلقها الحازمي والمقدسي والحاكم في كتبهم وهم لا يعنون أبداً ما فهمه هؤلاء.

ومن هنا فإن التعريف المتداول للحديث الصحيح وهو: (ما يرويه العدل الضابط عن مثله إلى منتهاه وسلم من الشذوذ والعلة القادحة) فيه قصور إذ لا يشمل أحاديث العدول الذين خف ضبطهم أو بعبارة أخرى لا يشمل أحاديث الضعفاء التي صحت.

ولهذا يرى الحافظ ابن حجر أن يكون تعريف الحديث الصحيح على هذا النحو: (هو الحديث الذي يتصل إسناده بنقل العدل التام الضبط أو القاصر عنه إذا اعتضد عن مثله إلى منتهاه ولا يكون شاذاً ولا معللًا)(١)

وقد استند الحافظ في هذا إلى تتبعه واستقرائه لأحاديث الصحيحين. قال ـ رحمه الله ـ:

«وإنما قلت ذلك لأنني اعتبرت كثيراً من أحاديث الصحيحين فوجدتها لا يتم عليها الحكم بالصحة إلا بذلك»(٢). ثم ذكر أمثلة على هذا.

<sup>(</sup>١) النكت على كتاب ابن الصلاح ص١٣٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ص١٣٤.

فمن ذلك حديث أبي بن العباس بن سهل بن سعد (١) عن أبيه (٢) رضي الله عنه في ذكر خيل النبي على قال: كان للنبي على في حائطنا فرس يقال لها اللحيف. قال أبو عبدالله وقال بعضهم: اللخيف (٣).

وأبي هذا قد ضعفه لسوء حفظه أحمد بن حنبل ويحيى بن معين والنسائي. ولكن تابعه عليه أخوه عبدالمهيمن بن العباس أخرجه ابن ماجه من طريقه. وعبدالمهيمن فيه ضعف. فاعتضد. وانضاف إلى ذلك أنه ليس من أحاديث الأحكام، فلهذه الصورة المجموعة حكم البخاري بصحته (٥٠). وكذا حكم البخاري بصحة حديث معاوية بن إسحاق بن طلحة عن عمته عائشة بنت طلحة عن عائشة ـ رضي الله عنها ـ أنها سألت النبي عن الجهاد فقال على الحج والعمرة (٢٠).

ومعاوية ضعفه أبو زرعة ووثقه أحمد والنسائي (٧).

وقد تابعه عليه عنده حبيب بن أبي عمرة $^{(\Lambda)}$  فاعتضد $^{(9)}$ .

في أمثلة كثيرة قد ذكر الحافظ كثيراً منها في مقدمة شرحه للبخاري ويوجد في كتاب مسلم منها أضعاف ما في البخاري.

<sup>(</sup>١) فيه ضعف من السابعة. انظر التقريب ص٩٦، وهدي الساري ص٤٠٨.

<sup>(</sup>٢) ثقة، مات في حدود (١٢٠هـ) وقيل قبل ذلك، انظر التقريب ص٢٩٣٠.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في كتاب الجهاد، باب اسم الفرس والحمار الحديث (٢٨٠٠)، ج٦
 ص٩٦ مع الفتح.

<sup>(</sup>٤) ضعيف من الثامنة، مات بعد السبعين ومائة روى له الترمذي وابن ماجة، انظر التقريب ص٢٦٦.

<sup>(</sup>٥) النكت ص١٣٤.

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري ف يكتاب الجهاد، باب جهاد النساء رقم (٢٨٧٥) ج٦ ص٥٨.

<sup>(</sup>٧) انظر الكاشف: ج٣ ص١٥٦ وهدي الساري ص٢٦٦.

 <sup>(</sup>A) حبيب بن أبي عمرة القصاب أبو عبدالله الحماني، بكسر المهملة، الكوفي، ثقة مات سنة (١٤٢هـ) ترجمته في: التقريب ص١٥١.

 <sup>(</sup>٩) أخرج البخاري حديثه عقيب حديث معاوية بن إسحاق السابق، رقم (٢٨٧٦)، ج٦ ص٨٩.

وقال الحافظ ابن حجر ـ مبيناً مراتب الرواة من حيث الضبط ـ عند الإمام البخارى:

"وأما الغلط فتارة يكثر في الراوي وتارة يقل، فحيث يوصف بكونه كثير الغلط، ينظر فيما أخرج له، إن وجد مروياً عنده أو عند غيره من رواية غير هذا الموصوف بالغلط، علم أن المعتمد أصل الحديث لا خصوص هذه الطريق، وإن لم يوجد إلا من طريقه فهذا قادح يوجب التوقف فيما هذا سبيله وليس في الصحيح بحمد الله، من ذلك شيء، وحيث يوصف بقلة الغلط، كما يقال سيء الحفظ، أو له أوهام، أو له مناكير، وغير ذلك من العبارات، فالحكم فيه كالحكم في الذي قبله، إلّا أن الرواية عن هؤلاء في المتابعات أكثر منها عند المصنف من الرواية عن أولئك»(١).

ومن هنا يتبين لنا أن منهج البخاري في تصحيح الأحاديث هو النظر في الحديث بمجموع طرقه وأسانيده، وليس النظر في خصوص كل إسناد على انفراده، وليس هذا منهجاً للإمام البخاري فحسب بل هو منهج كل المحدثين النقاد كالإمام مسلم والترمذي وغيرهم، لذلك نرى الإمام مسلم يورد في صحيحه بعض الأحاديث التي في إسنادها ضعف ثم يورد لها الشواهد والمتابعات فيكون ذلك الحديث صحيحاً بمجموع تلك الطرق، وكذلك الإمام الترمذي فإنه يورد في كثير من الأحيان أحاديث في رواتها ضعف، ويتكلم على أولئك الرواة فيقول مثلا: "فلان ليس بالقوي"، أو سيس بذاك" ونحوها من عبارات التليين، ثم يحكم على الحديث بالصحة أو الحسن أو هما معاً، باعتبار شواهده ومتابعاته لأنه يعقب على ذلك الحكم غلباً بقوله وفي الباب عن فلان وفلان... وشرح هذا الأمر وذكر الأمثلة غالباً بقوله ومن ينظر في الجامع الصحيح للإمام مسلم وجامع الإمام الترمذي بتمعن يتبين له ذلك، والذي أركز عليه هو ذكر أمثلة ونماذج من صحيح الإمام البخاري، قواها البخاري وصححها بمجموع طرقها لا بخصوص أسانيدها.

<sup>(</sup>۱) هدى الساري ص.٤٠٣.

# المطلب الرابع نماذج من أحاديث الضعفاء ومنهج البخاري في تصحيحها

## ١ \_ أحاديث محمد بن عبدالرحمن الطفاوي:

له في البخاري ثلاثة أحاديث، ولو نظرنا إلى ترجمته في كتب الرجال(١) نجد أنه ليس من الحفاظ المتقنين الذين هم من شرط الصحيح.

فقد وثقه ابن المديني.

وقال أبو حاتم: صدوق إلا أنه يهم أحياناً.

وقال ابن معين: لا بأس به.

وقال أبو زرعة: منكر الحديث.

وأورد له ابن عدي عدة أحاديث وقال: إنه لا بأس به.

فهذا الراوي واضح أنه ليس في الدرجة العليا من رجال الصحيح، بل ليس من رجال الصحيح حسبما استقرت عليه كتب المصطلح، فإن من قيل فيه صدوق يهم، ولا بأس به، فحديثه حسن، ومن قيل فيه منكر الحديث فحديثه ضعيف، إذن فأحاديث الطفاوي تكون ضعيفة ضعفاً محتملًا أو حسنة على الاصطلاح المتداول، والآن ندرس أحاديثه وكيف صححها الإمام البخاري ـ رحمه الله ـ.

#### الحديث الأول:

قال البخاري - رحمه الله -: «ثنا أحمد بن المقدام العجلي ثنا

<sup>(</sup>۱) انظر: التاريخ الكبير: ج١ ت٤٦٥، والجرح والتعديل: ج٧ ت١٧٤٧، والثقات: ج٧ ص٢٤٢، وتاريخ بغداد: ج٢ ص٣٠٨، وتهذيب الكمال: ج٢٠ ص٢٥٢، والميزان: ج٣ ت٢٨٨، وتهذيب التهذيب: ج٩ ص٣٠٩، والتقريب ص٤٩٣، وهذي الساري ص٣٠٩ والخلاصة: ج٢ ت٢٤٤٦.

محمد بن عبدالرحمٰن الطفاوي عن هشام بن عروة عن أبيه عن عائشة قالوا: إن قوماً يأتوننا باللحم لا ندري أذكروا اسم الله عليه أم لا؟ قال: سموا الله وكلوه»(١).

لو نظرنا إلى خصوص سند هذا الحديث لحكمنا عليه بالضعف، وفي أحسن الأحوال بالحسن الاصطلاحي، لكن الإمام البخاري صححه وأورده في صحيحه محتجاً به، والجواب على ذلك أنه وإن كان خصوص سنده فيه مقال لكن له متابعات تقويه وترفعه إلى درجة الصحة، وهذه المتابعات هي:

ا ـ متابعة أبو خالد الأحمر (٢): وصلها المصنف في كتاب التوحيد، قال البخاري ـ رحمه الله ـ «حدثنا يوسف بن موسى، حدثنا أبو خالد الأحمر، قال: سمعت هشام بن عروة يحدث عن أبيه عن عائشة قال: قالوا: يا رسول الله إن هنا أقواماً حديثاً عهدهم بشرك يأتونا بلُخمَانِ لا ندري يذكرون اسم الله عليها أم لا، قال: اذكروا أنتم اسم الله وكلوا».

تابعه محمد بن عبدالرحمن وعبدالعزيز بن محمد وأسامة بن حفص (٣).

وأبو خالد هو سليمان بن حيان الأزدي الكوفي، قال فيه الذهبي: «صاحب حديث وحفظ، روى عباس عن بن معين: صدوق ليس بحجة، وقال علي بن المديني: ثقة، وقال أبو حاتم: صدوق، روى له أحاديث خولف فيها ـ هو كما قال يحيى: صدوق ليس بحجة، وإنما أوتي من سوء حفظه.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري في كتاب البيوع، باب من لم ير الوساوس ونحوها من الشبهات، رقم (۲۰۵۷) ج٤ ص٣٤٥ مع الفتح.

<sup>(</sup>۲) انظر ترجمته في الجرح والتعديل: ج٤ ت٤٧٧، وتاريخ بغداد: ج٩ ص٢١، والسير: ج٩ ص١٨١، وهدي ج٩ ص١٨١، وهدي الكمال: ج١ ص٢٩، والتهذيب: ج٤ ص١٨١، وهدي الساري ص٤٢٧.

 <sup>(</sup>٣) رواه البخاري في كتاب التوحيد، باب السؤال بأسماء الله والاستعادة بها رقم (٧٣٩٨).
 ج١٣ ص ٣٩١ مع الفتح.

وقد ذكره العقيلي في كتابه الضعفاء<sup>(٣)</sup>، فهو صالح للمتابعة.

٢ ـ متابعة أسامة بن حفص: وصلها المصنف في كتاب الأضاحي،
 قال البخارى:

«ثنا محمد بن عبدالله، ثنا أسامة بن حفص المديني عن هشام بن عروة عن أبيه، عن عائشة ـ رضي الله عنها ـ أن قوماً قالوا للنبي ﷺ: "إن قوماً يأتوننا ...».

تابعه علي عن الدراوردي، وتابعه أبو خالد والطفاوي(٤٠).

وأسامة بن حفص شيخ لم يزد البخاري في ترجمته في التاريخ الكبير على ما في هذا الحديث حيث قال: «أسامة بن حفص المديني، عن هشام بن عروة سمع منه محمد بن عبدالله»(٥).

ولم يذكره أبو حاتم في كتابه، وقال فيه الذهبي: «صدوق، ضعفه أبو الفتح الأزدي بلا حجة، وقال اللالكائي: مجهول، قلت روى عنه أربعة»<sup>(٦)</sup> يعنى انتفت عنه الجهالة بذلك، فمثله يصلح للمتابعة.

لهذه المتابعات صحح الإمام البخاري هذا الحديث وأورده في كتابه محتجاً به مستنبطاً منه مسائل في الفقه والعقيدة، وقد أخذ منه الحافظ ابن حجر أن تقوية الحديث الذي يرويه الضعيف إذا كانت له متابعات هو أمر يشهد له صنيع البخاري، قال ـ رحمه الله ـ:

<sup>(</sup>١) ميزان الاعتدال: ج٢ ص٢٠٠.

<sup>(</sup>٢) التقريب ص٢٥٠.

<sup>(</sup>٣) الضعفاء: ج٢ ص١٢٤.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في كتاب الذبائح والصيد، باب ذبيحة الأعراب ونحوهم، رقم (٥٥٠٧) ج٩ ص٠٥٥ مع الفتح.

<sup>(</sup>٥) التاريخ الكبير: ق٢ ج١ ص٢٣٠

<sup>(</sup>٦) ميزان الاعتدال: ج١ ص١٧٤.

«ويؤخذ من صنيعه أنه وإن اشترط في الصحيح أن يكون راويه من أهل الضبط والإتقان أنه إن كان في الراوي قصور عن ذلك، ووافقه على رواية ذلك الخبر من هو مثله انجبر ذلك القصور بذلك، وصح الحديث على شرطه»(١).

## الحديث الثاني:

قال الإمام البخاري: «حدثنا محمد بن المقدام العجلي حدثنا محمد بن عبدالرحمن الطفاوي حدثنا أيوب عن محمد عن أبي هريرة قال: قال النبي على: «أعطيت مفاتيح الكلم، ونصرت بالرعب، وبينا أنا نائم البارحة إذ أتيت بمفاتيح خزائن الأرض حتى وضعت في يدى»(٢).

وطريق الطفاوي هذا قال فيه البغوي فيما ذكر عنه الإسماعيلي: «لا أعلم حدث به عن أيوب غير محمد بن عبدالرحمن» (٣) وهذا الحكم من مثل هذا الإمام له قيمته العلمية لأنه مبني على التتبع والاستقراء لذا لم يذكر الحافظ في مقدمة الفتح متابعات لحديث الطفاوي وكذا لم يفعل في شرحه لهذا الحديث في الفتح، مع سعة اطلاع الحافظ - رحمه الله - وتبحره في معرفة الطرق والروايات، وشدة دفاعه عن الصحيح ورجاله، ومن هنا أستطيع أن أقول إن هذا الحديث لو طبقنا عليه قواعد المصطلح بخصوص إسناده لحكمنا عليه بالغرابة والضعف، لكن الإمام البخاري أورده في جامعه الذي اشترط فيه الصحة معتمداً عليه، والإمام البخاري لم يحكم على خصوص هذا الإسناد وإنما باعتبار ما لهذا الحديث من شواهد منها:

الشاهد الأول: ما رواه البخاري في كتاب الاعتصام من صحيحة قال: «حدثنا عبدالعزيز بن عبدالله حدثنا إبراهيم بن سعد عن ابن شهاب عن سعيد بن المسيب عن أبي هريرة - رضي الله عنه - أن رسول الله عليه قال:

<sup>(</sup>١) الفتح: ج٩ ص٠٥٥.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في كتاب التعبير، باب رؤيا الليل، رقم (٦٩٩٨)، ج١٢ ص٤٠٦.

<sup>(</sup>٣) نقله الحافظ في فتح الباري: ج٩ ص٤٠٧.

«بُعثت بجوامع الكلم. . . »(١).

والشاهد الثاني: ما رواه البخاري في كتاب الجهاد من صحيحه قال: «حدثنا يحيى بن بكير حدثنا الليث عن عقيل عن ابن شهاب عن سعيد بن المسيب عن أبي هريرة ـ رضي الله عنه ـ أن رسول الله عنه قال: «بُعثت بجوامع الكلم ونُصرت بالرعب...»(٢).

فهذه الشواهد أو بعبارة أدق هذه المتابعات القاصرة، تدل على أن هذا الحديث محفوظ عن أبي هريرة يرويه عنه محمد بن سيرين وسعيد بن المسيب.

ويرويه عن سعيد بن المسيب، ابن شهاب الزهري، ويرويه عن الزهرى، إبراهيم بن سعد وعقيل.

وأما محمد بن سيرين فيرويه عنه أيوب، ولم يروه عن أيوب إلا الطفاوي كما تقدم.

فأصل الحديث إذن ثابت وصحيح لا مرية فيه.

لكن ما هو الغرض العلمي الذي دفع البخاري إلى إخراج هذا الحديث من طريق الطفاوي؟ ظهر لي غرضان هما:

أولا: هذا الإسناد رواته كلهم بصريون، كما صرح به الحافظ وكما يعلم من تراجمهم، إذن فهذا الإسناد وإن كان فيه تفرد محمد بن عبدالرحمٰن الطفاوي عن أيوب، الذي قد يثير شبهة الغرابة، وخاصة أن المتفرد ليس من الحفاظ، لكن لما كان هذا المتفرد إنما انفرد به شيخه وبلديه، والحديث مشهور بالبصرة متداول بين علمائها، فهذه الشهرة تدفع تلك الغرابة الآتية من تفرد الطفاوي به.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري في كتاب الاعتصام، باب قول النبي ﷺ: "بعثت بجوامع الكلم" رقم (٧٢٧٣)، ج١٣ ص٢٦١ مع الفتح.

<sup>(</sup>٢) كتاب الجهاد، باب قول النبي ﷺ: «نصرت بالرعب مسيرة شهر» رقم (٢٩٧٧) ج٦ ص ١٤٩.

ثانياً: هذا الطريق أعلى سنداً من غيره فبين البخاري والنبي عَلَيْ خمسة رجال، بينما الطريق الذي أورده في كتاب الجهاد فبينه وبين النبي عَلَيْ ستة رجال، فطريق الطفاوي جمع بين العلو وتسلسل الرواة باعتبار بلدهم وهذا مما يُعنى به المحدثون، ولا يكون هذا كله إلا إذا تأكد لديهم صحة أصل الحديث، والله تعالى أعلم.

وأما الحديث الثالث فهو حديث ابن عمر «كن في الدنيا كأنك غريب أو عابر سبيل ...».

قال البخاري: «حدثنا علي بن عبدالله حدثنا محمد بن عبدالرحمن أبو المنذر الطفاوي عن سليمان اوعمش قال: حدثني مجاهد عن عبدالله بن عمر رضي الله عنهما قال: أخذ رسول الله ﷺ بيميني فقال: كن في الدنيا كأنك غريب أو عابر سبيل»(١).

قال الحافظ: «فهذا الحديث قد تفرد به الطفاوي وهو من غرائب الصحيح وكأن البخاري لم يشدد فيه لكونه من أحاديث الترغيب والترهيب»(٢).

«وقد أخرجه أحمد والترمذي من رواية سفيان الثوري عن ليث بن أبي سليم عن مجاهد، وأخرجه ابن عدي في الكامل من طريق الحماد بن شعيب عن أبي يحيى القتات عن مجاهد، وليث وأبو يحيى ضعيفان والعمدة على طريق الأعمش وللحديث طريق آخر أخرجه النسائي من رواية عبدة بن أبي لبابة عن ابن عمر مرفوعاً وهذا مما يقوي الحديث المذكور»(٣).

٢ ـ أحاديث فضيل بن سليمان النميري: أبو سليمان البصري، تكلم
 في حفظه كثير من الأئمة (٤٠).

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري كتاب الرقاق باب قول النبي ﷺ: «كن في الدنيا كأنك غريب أو عابر سبيل» رقم (٦٤١٦) ج١١ ص٧٣٧.

<sup>(</sup>٢) هدي الساري ص٤٦٣.

<sup>(</sup>٣) فتح الباري: ج١١ ص٢٣٨.

<sup>(</sup>٤) انظر: هدي الساري ص ٤٥٦ ـ ٤٥٧.

قال الساجي: كان صدوقاً، وعنده مناكير.

وقال عباس الدوري عن ابن معين: ليس بثقة. وقال أبو زرعة: لين الحديث.

وقال أبو حاتم: يكتب حديثه وليس بالقوي. وقال النسائي: ليس بالقوى.

وقد لخص الحافظ حاله فقال: «صدوق له خطأ كثير»(١).

فواضح أن مثل هذا الراوي ليس من شرط الصحيح، ومع ذلك نجد الإمام البخاري قد انتقى من حديثه ما يتابعه عليه غيره، منها:

١ حديثه عن موسى بن عقبة عن نافع عن ابن عمر في إجلاء اليهود.

ساق البخاري سنده فقط في كتاب الحرث والمزارعة وذكر عقبه متابعة ابن جريج، ابن جريج من طريق عبدالرزاق معلقاً (۲) وقد وصل مسلم طريق ابن جريج، وأخرجها أحمد عن عبدالرزاق عنه بتمامها (۳)، وقد ساق البخاري لفظ فضيل بن سليمان في كتاب الخمس (٤).

 $\Upsilon$  وحديثه بهذا الإسناد أيضاً في قصة زيد بن عمرو بن نفيل عليه عليه عبدالعزيز بن المختار عند أبي يعلى  $^{(1)}$ .

٣ ـ وحديثه عن مسلم بن أبي مريم عن عبدالرحمٰن بن جابر عمن

<sup>(</sup>١) التقريب ص٤٤٧.

<sup>(</sup>٢) كتاب الحرث والمزارعة، باب إذا قال رب الأرض أقرك، ما أقرك الله... رقم (٢) ... (٨٣٨)، ج٢٦٠.

<sup>(</sup>٣) الفتح: ج٥ ص٧٧.

<sup>(</sup>٤) كتاب الخمس، باب ما كان النبي ﷺ يعطي المؤلفة قلوبهم وغيرهم من الخمس وغيره رقم (٣١٣٤)، ج٦ ص٢٩٠٠.

<sup>(</sup>٥) كتاب مناقب الأنصار، باب حديث زيد بن عمرو بن نفيل رقم (٣٨٢٦)، ج٧ ص١٧٦.

<sup>(</sup>٦) هدى السارى ص٧٥٥.

سمع النبي ﷺ وتابعه عليه عند البخاري سليمان بن يسار عن عبدالرحمٰن بن جابر وسمي المبهم أبا بردة بن نيار (١٠).

٤ \_ وحديثه عن منصور بن عبدالرحمن عن صفية عن عائشة أن امرأة سألت النبي ﷺ عن غسلها من الحيض. . . "(٢) تابعه عليه ابن عيينة ووهيب وغيرهما (٣).

• وحديثه عن أبي حارم عن سهل بن سعد في حفر الخندق قال المخارى ـ رحمه الله ـ:

"حدثني أحمد بن المقدام العجلي حدثنا الفضيل بن سليمان حدثنا أبو حازم حدثنا سهل بن سعد الساعدي قال: كنا مع النبي على في الخندق وهو يحفر ونحن ننقل التراب، وبصر بنا، فقال: اللهم لا عيش إلا عيش الآخرة، فاغفر للأنصار والمهاجرة (3).

وقد تابعه على حديثه هذا عبدالعزيز بن أبي حازم عن أبيه عن سهل (٥٠).

7 وحديثه أيضاً بهذا الإسناد «ليدخلن الجنة من أمتي سبعون ألفاً ...» $^{(7)}$ .

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه ص٧٥٤.

<sup>(</sup>٢) كتاب الاعتصام بالتاب والسنة، باب الأحكام التي تعرف بالدلائل رقم (٧٣٥٧)، ج١٣ ص. ١٤٦.

<sup>(</sup>٣) متابعة ابن عيينة في كتاب الحيض، باب دلك المرأة نفسها إذا تطهرت من الحيض رقم (٣١٥)، ومتابعة وهيب في كتاب الحيض أيضاً، باب غسل الحيض رقم (٣١٥)، جا ص ٤٩٤ و ٤٩٦.

<sup>(</sup>٤) كتاب الرقاق، باب ما جاء في الرقاق، وأن لا عيش إلا عيش الآخرة رقم (٦٤١٤)؛ ج١١ ص٢٣٣.

<sup>(</sup>٥) كتاب مناقب الأنصار، باب دعاء النبي ﷺ: «أصلح الأنصار والمهاجرة» رقم (٣٧٩٧)، ح٧ ص١٤٨.

 <sup>(</sup>٦) كتاب بدء الخلق، باب ما جاء في صفة الجنة وأنها مخلوقة رقم (٣٢٤٧)؛ ج٦
 ص ٣٦٧٠.

تابعه عليه عبدالعزيز بن أبي حازم عن أبيه أيضاً (١).

فهذه أمثلة ونماذج لم أقصد منها الاستيعاب، وإنما قصدت توضيح منهج البخاري في تقوية أحاديث الضعفاء، وأنه لا يعتمد على خصوص الأسانيد وإنما يحكم للحديث بمجموع طرقه.

والسؤال الذي يمكن أن يُطرح: لماذا يخرج البخاري لمثل هؤلاء الضعفاء مع أن الحديث قد يكون مروياً بإسناد آخر أقوى منه؟ ونفس الإشكال يُطرح أيضاً على الإمام مسلم.

وقد أجاب الإمام ابن الصلاح عن هذا فقال ما ملخصه:

«عاب عائبون مسلماً بروايته في صحيحه عن جماعة من الضعفاء أو المتوسطين الواقعين في الطبقة الثانية الذين ليسوا من شرط الصحيح.

والجواب: أن ذلك لأحد أسباب لا معاب عليه معها.

أحدها: أن يكون ذلك فيمن هو ضعيف عند غيره ثقة عنده.

الثاني: أن يكون ذلك واقع في الشواهد والمتابعات.

الثالث: أن يكون صنف الضعيف الذي احتج به طرأ بعد أخذه عنه، باختلاط حدث عليه غير قادح فيما رواه من قبل في زمان سداده واستقامته.

الرابع: أن يعلو بالشخص الضعيف إسناده، وهو عنده برواية الثقات نازل فيذكر العالي ولا يطول بإضافة النازل إليه مكتفياً بمعرفة أهل الشأن بذلك، ولما أنكر أبو زرعة (٢) على مسلم روايته عن أسباط بن نصر (٣)،

<sup>(</sup>١) كتاب الرقاق، باب صفة الجنة والنار رقم (٦٥٥٣)، ج١١ ص٣٢٤.

<sup>(</sup>٢) هو الإمام العلم الحافظ أبو زرعة عبيدالله بن عبدالكريم بن يزيد القرشي المخزومي الرازي، روى عنه مسلم، والترمذي، والنسائي، قال إسحاق بن راهويه: كل حديث لا يعرفه أبو زرعة الرازي ليس له أصل، توفي سنة (٢٦٤هـ)، ترجمته في: تذكرة الحفاظ: ج٢ ص٥٥٠، والعبر: ج٢ ص٨٨.

<sup>(</sup>٣) «... صدوق كثير الخطأ، يغرب، من الثامنة/ خ ت م٤٥ التقريب ص٩٨.

وقطن بن نسير (۱)، وأحمد بن عيسى المصري (۲)، قال: إنما أدخلت من حديث أسباط، وقطن، وأحمد، ما قد رواه الثقات عن شيوخهم، إلا أنه ربما وقع إلى عنهم بارتفاع، ويكون عندي من رواية أوثق منه بنزول، فأقتصر على ذلك، وأصل الحديث معروف من رواية الثقات (۳).

وما أجاب به ابن الصلاح عن الإمام مسلم هو نفسه الحواب عن الإمام البخاري.



<sup>(</sup>۱) «... صدوق يخطىء، من العاشرة/ م د ت» التقريب ٢٥٦.

<sup>(</sup>٢) «... صدوق تكلم في بعض سماعاته، قال الخطيب: بلا حجة، من العاشرة/ خ م س ق التقريب ص٨٣٠.

<sup>(</sup>٣) صيانة صحيح مسلم ص ٩٤ ـ ٩٨.

# المبحث الثالث اتصال السند

المطلب الأول: تعريفه وأهميته.

المطلب الثاني: طرق التحمل والأداء عند الإمام البخاري.

المطلب الثالث: العنعنة وموقف البخاري منها.

المطلب الرابع: نماذج من أحاديث أعلت بالانقطاع في صحيح البخاري.

المطلب الخامس: التدليس وموقف البخاري منه.

المطلب الأول تعريف السند واهميته

#### تعريف السند لغة:

هو ما ارتفع من الأرض... وما قابلك من الجبل وعلا عن السفح، والجمع أسناد، وكل شيء أسندته إلى شيء فهو مسند، ويقال أسند في الجبل إذا ما صعده، ويقال فلان سند أي معتمد(١).

<sup>(</sup>١) انظر: لسان العرب مادة (سند).

## و اصنطلاحاً:

هو طريق المتن، أي سلسلة الرواة الذين نقلوا المتن عن مصدره الأول، وسمي هذا الطريق سنداً إما لأن المسند يعتمد عليه في نسبة المتن إلى مصدره، أو لاعتماد الحفاظ على السند في معرفة صحة الحديث وضعفه (١).

والمراد باتصال السند: أن لا يكون هناك انقطاع في سلسلة الإسناد بسقوط راو أو أكثر عمداً من بعض الرواة أو من غير عمد، من أول السند أو من آخره أو من أثنائه سقوطاً ظاهراً أو خفياً.

#### أهميته:

إن اتصال السند شرط أساسي وضروري في صحة الحديث (فمدار الحديث الصحيح على الاتصال وإتقان الرجال وعدم العلل)<sup>(۲)</sup> ولهذا الأهمية العظيمة اعتبر الإسناد من الدين، قال الإمام ابن المبارك: «الإسناد من الدين ولولا الإسناد لقال من شاء ما شاء»<sup>(۳)</sup>.

وقال سفيان الثوري: «الإسناد سلاح المؤمن، فإذا لم يكن معه سلاخ فبأي شيء يقاتل»(٤).

فالإسناد خصيصة من خصائص هذه الأمة، وفضيلة تمت لله عز وجل عليهم بها النعمة، به عرف الصحيح من السقيم، وصان الله دينه عن قول كل أفاك أثيم، وليس لمن قبل هذه الأمة غير صحف اختلط منكرها بمقبولها، واشتبه صحيحها بمعلولها، فلا تمييز عند أحد منهم بين ما جاء به أنبياؤهم المرسلون، وبين ما أدخل في ذلك، وألحق به الغواة المبطلون (٥)

<sup>(</sup>١) انظر: تدريب الراوي ص٥ - ٦، وشرح الزرقاني على البيقونية ص٩٠

<sup>(</sup>۲) هدي الساري ص۱۳۰

٣) صحيح مسلم بشرح النووي؛ ج1 ص٧٧٠.

<sup>(</sup>٤) رواه أبن حبان في كتاب المجروحين: ج١ ص٢٧.

<sup>(</sup>٥) الحافظ صلاح الدين العلائي: بغية الملتمس، حققه وعلق عليه - حمدي عبدالمجيد السلفي - عالم الكتب، طعبة أولى، ١٤٠٥هـ - ١٩٨٥م، ص٣٦٠٠

وقد سبق في الفصل الأول أن الإمام البخاري سمى كتابه «الجامع الصحيح المسند...».

وأنه قصد جمع الأحاديث المرفوعة المتصلة الإسناد، وقد أورد فيه الآيات والموقوفات والآثار على سبيل التبع والاستشهاد والكثير منها معلق غير مسند، وهذه لا أتكلم عنها في هذا البحث، لأنها ليست على شرط الكتاب، وسأتكلم على قضايا لها علاقة مباشرة بصحة الحديث وتعليله، كطرق التحمل والأداء عند الإمام البخاري، والعنعنة وموقف البخاري منها، ثم دراسة نماذج من أحاديث أعلت بالانقطاع وهي في صحيح البخاري، ثم أتعرض للتدليس وموقف الإمام البخاري من رواية المدلسين.



# المطلب الثاني طرق التحمل والاداء عند الإمام البخاري

ذكر الإمام البخاري في "صحيحه" الطرق المعتمدة عنده في النقل والتحمل وهي:

١ ـ السماع من لفظ الشيخ.

٢ - القراءة والعرض على المحدث.

٣ - المناولة.

٤ \_ المكاتبة.

## أولاً \_ السماع من لفظ الشيخ:

وقد ترجم له بقوله: «باب قول المحدث حدثنا أو أخبرنا وأنبأنا» وهي الصيغ المستعملة للتعبير عن السماع، وأورد في هذا الباب ما يلي: «قال لنا الحميدي، كان عند ابن عيينة حدثنا وأخبرنا وأنبأنا واحد».

واستدل البخاري، على أنه لا فرق بين هذه الألفاظ، بأن الصحابة ـ

رضوان الله عليهم ـ كانوا يستعملون جميع هذه الألفاظ فيما سمعوه من النبي ﷺ وأورد ثلاثة تعاليق تنبيها على أن الصحابي تارة كان يقول حدثنا، وتارة كان يقول سمعت، فيدل على أنه لا فرق بينهما، وهذه التعاليق هي:

الأول: قال ابن مسعود: حدثنا رسول الله ﷺ وهو الصادق المصدوق (١).

الثاني: قال شقيق عن عبدالله: سمعت النبي علي (٢).

الثالث: وقال حذيفة حدثنا رسول الله ﷺ حديثين (٣).

ثم ذكر حديث ابن عمر قال: قال رسول الله على: «إن من الشجر شجرة لا يسقط ورقها، وإنها مثل المسلم، فحدثوني ما هي، فوقع الناس في شجر البوادي، قال عبدالله: ووقع في نفسي أنها النخلة فاستحييت، ثم قال: هي النخلة»(٤٠).

قال الحافظ ابن حجر: "فإن قيل؛ فمن أين تظهر مناسبة حديث ابن عمر للترجمة، ومحصل الترجمة التسوية بين صبغ الأداء الصرحية وليس ذلك بظاهر في الحديث المذكور؟ فالجواب أن ذلك يستفاد من اختلاف ألفاظ الحديث المذكور، ويظهر ذلك إذا اجتمعت طرقه، فإن لفظ عبدالله بن دينار المذكور في الباب "فحدثوني ما هي" وفي رواية نافع عند المؤلف في التفسير "أخبروني" وفي رواية عند الإسماعيلي "أنبئوني" وفي رواية مالك عند المصنف في باب الحياء في العلم "حدثوني ما هي" وقال فيها "فقالوا أخبرنا بها" فدل ذلك على أن التحديث والإخبار والإنباء عندهم

<sup>(</sup>١) هذا التعليق طرف من الحديث المشهور الذي يرويه ابن مسعود، أوصله البخاري في كتاب القدر.

<sup>(</sup>٢) هذا التعليق رواه أبو وائل شقيق عن عبدالله بن مسعود، أوصله البخاري في كتاب الجنائز

٣) هذا التعليق رواه حذيفة بن اليمان، أوصهل البخاري في كتاب الرقاق.

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري في كتاب العلم، باب قول المحدث «حدثنا أو أخبرنا أو أنبأنا» رقم (٦١) ج1 ص١٧٥.

سواء، وهذا لا خلاف فيه عند أهل العلم بالنسبة إلى اللغة (\*).

ومن أصرح الأدلة فيه قوله تعالى: ﴿يَوْمَبِدِ ثُمُدِّثُ أَخْبَارَهَا ۗ ۞﴾ (١) وقوله تعالى: ﴿وَلَا يُنَبِّتُكَ مِثْلُ خَبِيرٍ ﴾(٢).

وأما بالنسبة إلى الاصطلاح ففيه الخلاف: فمنهم من استمر على أصل اللغة، وهذا رأي الزهري ومالك وابن عيينة ويحيى القطان وأكثر الحجازيين والكوفيين، وعليه استمر عمل المغاربة، ورجحه ابن الحاجب في مختصره، ونقل عن الحاكم أنه مذهب الأئمة الأربعة، ومنهم من رأى إطلاق ذلك حيث يقرأ الشيخ من لفظه وتقييده حيث يقرأ عليه، وهو مذهب إسحاق بن راهويه والنسائي وابن حبان وابن منده وغيرهم، ومنهم من رأى التفرقة بين الصيغ بحسب افتراق التحمل: فيخصون التحديث بما يلفظ به الشيخ، والإخبار بما يقرأ عليه، وهذا مذهب ابن جريج الأوزاعي والشافعي وابن وهب وجمهور أهل المشرق، ثم أحدث أتباعهم تفصيلًا آخر: فمن سمع وحده من لفظ الشيخ أفرد فقال: «حدثني» ومن سمع مع غيره جمع، ومن قرأ بنفسه على الشيخ أفرد فقال: «أخبرني» ومن سمع بقراءة غيره جمع، وكذا خصصوا الإنباء بالإجازة التي يشافه بها الشيخ من يجيزه، وكل هذا مستحسن وليس بواجب عندهم، وإنما أرادوا التمييز بين أحوال التحمل، وظن بعضهم أن ذلك على سبيل الوجوب، فتكلفوا في الاحتجاج له وعليه بما لا طائل تحته، نعم يحتاج المتأخرون إلى مراعاة الاصطلاح المذكور لئلا يختلط، لأنه صار حقيقة عرفية عندهم، فمن تجوز عنها احتاج إلى

<sup>(\*)</sup> تعقب العلامة العيني الحافظ ابن حجر في هذا وبين أن هناك فرقاً من جهة اللغة حاصله: أن الخبر يرجع إلى العلم، وإنما استواء هذه الألفاظ من حيث الاصطلاح (عمدة القارىء ١١/٢).

وهذا التعقيب ليس بشيء، فقد قال الخطيب في الكفاية ص٢٨٧ "وقد قال بعض أهل العلم بالعربية هذه الألفاظ الثلاثة بمنزلة واحدة في المعنى، ثم ذكر بالسند عن ثعلب إمام اللغة أن حدثنا وأخبرنا وأنبأنا في اللغة سواء».

<sup>(</sup>١) سورة الزلزلة، الآية: ٤.

<sup>(</sup>٢) سورة فاطر، الآية: ١٤.

الإتيان بقرينة تدل على مراده، وإلا فلا يؤمن اختلاط المسموع بالمجاز بعد تقرير الاصطلاح، فيحمل ما يرد من ألفاظ المتقدمين على محمل واحد بخلاف المتأخرين»(١).

## ثانياً \_ القراءة والعرض على المحدث:

وقد بوّب الإمام البخاري في كتاب العلم بهذا «باب القراءة والعرض على المحدث»، قال الحافظ \_ رحمه الله \_:

"إنما غاير بينهما بالعطف لما بينهما من العموم والخصوص، لأن الطالب إذا قرأ كان أعم من العرض وغيره. ولا يقع العرض إلا بالقراءة. لأن العرض عبارة عما يعارض به الطالب أصل شيخه معه، ومع غيره بحضرته، فهو أخص من القراءة، وتوسع فيه بعضهم فأطلقه على ما إذا أحضر الأصل لشيخه فنظر فيه وعرف صحته، وأذن له من غير أن يحدث به، أو يقرأه الطالب عليه. والحق أن هذا يسمى عرض المناولة بالتقييد لا بالإطلاق. وقد كان بعض السلف لا يعتدون إلا بما سمعوه من ألفاظ المشايخ دون ما يقرأ عليهم.

ولهذا بوّب البخاري على جوازه، وأورد فيه قول الحسن \_ وهو البصري \_ لا بأس بالقراءة على العالم، وكذا ذكر عن سفيان الثوري ومالك أنهما يسويان السماع من العالم والقراءة عليه "(٢).

وقد ذهب، العلامة العيني إلى أنه لا فرق بين القراءة والعرض وأنهما متساويان، واعتمد على كلام الكرماني لأنه قال المراد بالعرض عرض القراءة بقرينة ما يذكر بعد الترجمة ثم قال: فإن قلت: فعلى هذا التقدير لا يصح

<sup>(</sup>۱) فتح الباري: ج١ ص١٧٠، وانظر: الإلماع إلى معرفة أصول الرواية وتقييد السماع ـ للقاضي عياض ـ تحقيق السيد أحمد صقر، ط أولى ـ مكتبة دار التراث ـ القاهرة، ص٦٩، والكفاية، للخطيب البغدادي، ط دار الكتب العلمية، سنة ١٤٠٩هـ ـ ١٩٨٨م، ص٢٨٣ ـ ٢٨٣.

<sup>(</sup>٢) فتح الباري: ج١ ص١٧٩ ـ ١٨٠.

عطف العرض على القراءة لأنه نفسها. قلت: العرض تفسير القراءة ومثله يسمى بالعطف التفسيري<sup>(۱)</sup>.

والتحقيق أن العرض في كلام أئمة الحديث يطلق على معنيين: عرض القراءة، وعرض المناولة.

وهذه أقوال الأئمة التي تشهد على هذا:

قال الإمام الحاكم النيسابوري ـ رحمه الله ـ:

«... وبيان العرض أن يكون الراوي متقناً فيقدم المستفيد إليه جزءاً من حديثه أو أكثر من ذلك فيتناوله، فيتأمل الراوي حديثه، فإذا أخبره وعرف أنه من حديثه، قال المستفيد: قد وقفت على ما ناولتنيه، وعرفت الأحاديث كلها وهذه رواياتي عن شيوخي فحدث بها. فقال جماعة من أئمة الحديث أنه سماع»(٢).

ثم ذكر جماعة من علماء المدينة ومكة والبصرة والكوفة ومصر وأهل الشام وخراسان ثم قال: "وقد رأيت أنا جماعة من مشايخي يرون العرض سماعاً»(٣).

وذكر الحجة على ذلك ثم قال: «قد ذكرنا مذاهب جماعة من الأئمة في العرض فإنهم أجازوها على الشرائط التي قدمنا ذكرها، ولو عاينوا ما عايناه من محدثي زماننا لما أجازوه. فإن المحدث إذا لم يعرف ما في كتابه، كيف يعرض عليه؟»(٤) فالعرض هنا يقصد به المناولة.

وقال الإمام الخطيب البغدادي: «ذهب بعض الناس إلى كراهة العرض: وهو القراءة على المحدث ورأوا أنه لا يعتد إلا بما سمع من لفظه، وقال جمهور الفقهاء والكافة من أئمة العلم بالأثر إن القراءة على

<sup>(</sup>۱) عمدة القارىء: ج٢ ص١٦ ـ ١٧.

<sup>(</sup>۲) معرفة علوم الحديث ص٢٥٦.

<sup>(</sup>٣) المصدر نقسه ص٢٥٨.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه ص٢٥٩.

المحدث بمنزلة السماع منه»(١).

وقال القاضي عياض (٤٤٥هـ) وهو يتحدث عن الضرب الثاني من أصول الراوية وهو القراءة على الشيخ وأكثر المحدثين يسمونه «عرضا» لأن القارىء يعرض ما يقرؤه على الشيخ كما يعرض القرآن على إمامه، وحكاه البخارى عن الحسن والثوري ومالك»(٢).

فالعرض عند الخطيب البغدادي والقاضي عياض بمعنى القراءة على المحدث، ونسب القاضى عياض التسوية بينهما إلى البخاري.

والذي يتبين لي أن الإمام البخاري سوّى بين القراءة والعرض من حيث الاستعمال وأن العطف بينهما تفسيري كما ذهب إليه العلامة العيني - رحمه الله - وهذا من خلال الحجج التي ذكرها في هذا الباب على صحة القراءة وهي قوله:

العالم بحديث ضمام بن ثعلبة قال للنبي عَلَيْة آلله أمرك أن تصلي الصلوات؟ قال نعم.

قال البخاري ـ رحمه الله ـ فهذه قراءة على النبي ﷺ أخبر ضمام قومه بذلك فأجازوه.

 ٢ ـ واحتج مالك بالصك يقرأ على القوم فيقولون أشهدنا فلان، ويقرأ ذلك قراءة عليهم.

 $\mathbf{r}$  - ويقرأ على المقرىء فيقول القارىء: أقرأني فلان $\mathbf{r}^{(\mathbf{r})}$ .

فهذه الحجج واضحة أنها في القراءة وليست في عرض المناولة. ثم ذكر الإمام البخاري كيفية التعبير عن التحمل بالقراءة فقال:

<sup>(</sup>١) الكفاية ص٢٩٦.

<sup>(</sup>٢) الإلماع ص٧١.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري كتاب العلم، باب القراءة والعرض على المحدث ج١ ص١٧٩ مع الفتح.

«حدثنا عبدالله بن موسى عن سفيان قال: إذا قرىء على المحدث فلا بأس أن يقول: حدثني، قال: سمعت أبا عاصم يقول عن مالك وسفيان: القراءة على العالم، وقراءته سواء»(١).

## ثالثاً ورابعاً \_ المناولة والمكاتبة:

وهي «إعطاء الشيخ الطالب شيئاً من مروياته مع إجازته به صريحاً أو كتابة»(٢).

والإمام البخاري يرى صحة الرواية بالمناولة فقد ترجم في صحيحه في كتاب العلم بما يدل على ذلك حيث قال: «باب ما يذكر في المناولة، وكتاب أهل العلم بالعلم إلى البلدان»(٣).

قال الحافظ رحمه الله: "لما فرغ من تقرير السماع والعرض، أردف ببقية وجوه التحمل المعتبرة عند الجمهور فمنها المناولة وصورتها، أن يعطي الشيخ الطالب الكتاب فيقول له: هذا سماعي من فلان، أو هذا تصنيفي، فاروه عني، وقد قدمنا صورة عرض المناولة، وهي إحضار الطالب الكتاب، وقد سوّغ الجمهور الرواية بها وردها من رد عرض القراءة من باب أولى»(2).

وقد ذكر العلماء للمناولة ثلاثة أنواع هي (٥):

١ ـ المناولة المقرونة بالإجازة مع التمكين من النسخة والراوية بها صحيحة عند معظم الأئمة والمحدثين.

<sup>(</sup>١) المصد رنفسه: وانظر أيضاً الإلماع ص٧٣، والكفاية ص٢٩٦ ـ ٣٠٦.

<sup>(</sup>٢) فتح المغيث: ج٢ ص١٠٠.

<sup>(</sup>٣) فتح الباري: ج١ ص١٨٥ ـ ١٨٦.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٥) انظر: معرفة علوم الحديث ص٣١٨ وما بعدها. والإلماع ص٧٩ وما بعدها، مقدمة ابن الصلاح ص١٤٦ وما بعدها، فتح المغيث: ج١٠٧ وما بعدها، توضيح الأفكار: ج٢ ص٣٣٣ وما بعدها، شرح العلل ص١٦٦ وما بعدها.

Y \_ المناولة مع الإجازة من غير تمكين من النسخة، يرى الفقهاء والأصوليون أنه لا تأثير لها، ولا فائدة فيها بينما شيوخ الحديث يرون لذلك مزية معتبرة.

المناولة المجردة من الإجازة أجازها طائفة من أهل العلم، وصححوا الراوية بها، وعابها غير واحد من الفقهاء والأصوليين على من أجازها وسوّغ الرواية بها.

والإمام البخاري يعتبر النوع الأول فقط، كما سيأتي توضيحه من خلال الأدلة اليت أوردها على جواز المناولة، وأما النوعين الآخرين فهما من توسع المتأخرين بعد عصر الرواية محافظة على بقاء الإسناد.

وقول البخاري: «وكتاب أهل العلم بالعلم إلى البلدان»(١) يدل على

جواز المكاتبة عنده. قال الحافظ رحمه الله: «قوله إلى البلدان» أي أهل البلدان، وذكر البلدان على سبيل المثال، وإلا فالحكم عام في القرى وغيرها، والمكاتبة من أقسام التحمل وهو: أن يكتب الشيخ حديثه بخطه، أو يأذن لمن يثق به بكتبه، ويرسله بعد تحريره إلى الطالب، ويأذن له في روايته عنه وقد سوى المصنف بينها وبين المناولة ورجح قوم المناولة عليها لحصول المشافهة فيها بالإذن دون المكاتبة، وقد جوّز جماعة من القدماء إطلاق الإخبار فيهما والأولى ما عليه المحققون من اشترط بيان ذلك»(٢)

١ المكاتبة المقرونة بالإجازة: وهي في الصحة والقوة شبهية بالمناولة المقرونة بالإجازة، والرواية بها صحيحة بلا خلاف.

٢ \_ المكاتبة المجردة من الإجازة: منعها بعض الفقهاء والأصوليين.

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري (مع الفتح): ج١ ص١٨٥.

 <sup>(</sup>۲) صحيح البحاري رمع الفتح . ج ا ص ۱۸۰۰.
 (۲) فتح الباري: ج۱ ص ۱۸۵.

<sup>(</sup>٣) انظر: علوم الحديث صلم ١٥٣ ـ ١٥٥ وفتح الغيث: ج٢ ص١٢٧ والإلماع ص٥٣ ـ ٨٤ وتدريب الراوي: ج٢ ص٥٥ ـ ٥٦.

## وأجازها أكثر المحدثين وهو المعمول به عندهم.

# أدلة الإمام البخاري على جواز المناولة والمكاتبة:

استدل الإمام البخاري على صحة الرواية بالمناولة والمكاتبة بعمل السلف من الصحابة والتابعين والأئمة. وقد ذكر منها البخاري ما يلي:

1 - 1 قال أنس: «نسخ عثمان المصاحف فبعث بها إلى الآفاق» (١).

قال الحافظ: «ودلالته على تسويغ الرواية بالمكاتبة واضح، فإن عثمان أمرهم بالاعتماد على ما في تلك المصاحف، ومخالفة ما عداها»(٢).

 $Y = e^{-1}$  ورأى عبدالله بن عمر ويحيى بن سعد ومالك ذلك جائزاً Y.

قال الحافظ: "وجدت في كتاب الوصية لأبي القاسم بن مندة من طريق البخاري يسند له صحيح إلى أبي عبدالرحمٰن الحبلي أنه أتى عبدالله بكتاب فيه أحاديث فقال: انظر في الكتاب، فما عرفت منه اتركه وما لم تعرفه امحه، . . . وهو أصل في عرض المناولة". وأما الأثر بذلك عن يحيى بن سعيد ومالك فأخرجه الحاكم في علوم الحديث من طريق إسماعيل بن أبي أويس قال: سمعت مالك بن أنس يقول: قال لي يحيى بن سعيد الأنصاري لما أراد الخروج إلى العراق: التقط لي مائة حديث من حديث ابن شهاب حتى أرويها عنك، قال مالك: فكتبتها ثم بعثتها إليه، وروى الرامهرمزي من طريق ابن أبي أويس أيضاً عن مالك في وجوه التحمل قال: قراءتك على العالم، ثم قراءته وأنت تسمع ثم أن يدفع لك كتاباً يقول: ارو هذا عني "(٥).

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري (مع الفتح): ج١ ص١٨٥.

<sup>(</sup>٢) فتح الباري: ج١ ص١٨٦.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري (مع الفتح): ج١ ص١٨٥.

<sup>(</sup>٤) فتح الباري: ج١ ص١٨٦.

<sup>(</sup>٥) هو: عبدالله بن يزد المعافري أبو عبدالرحمن الحبلى، بضم المهملة والموحدة، ثقة من الثالثة مات سنة مائة بإفريقية روى له البخاري تعليقاً ومسلم والأربعة، (التقريب ص٣٢٩).

٣ - واحتج بعض أهل الحجاز (\*) في المناولة بحديث النبي على حيث كتب لأمير السرية كتاباً وقال: لا تقرأه، حتى تبلغ مكان كذا وكذا، فلما بلغ ذلك المكان قرأه على الناس، وأخبرهم بأمر النبي على الناس،

قال الإمام السهيلي ـ رحمه الله ـ (ت٥٨١ه): «احتج به البخاري على صحة المناولة، فكذلك العالم إذا ناوله التلميذ جاز أن يروي عنه ما فيه، قال: وهو فقه صحيح»(٢).

وقال الحافظ ابن حجر - رحمه الله -: «ووجه الدلالة من هذا الحديث ظاهرة، فإنه ناوله الكتاب وأمره أن يقرأه على أصحابه ليعملوا بما فيه، ففيه المناولة ومعنى الكتاب»(٣).

ثم أورد البخاري - رحمه الله - حديث أنس - رضي الله عنه - قال: كتب النبي ﷺ كتاباً أو أراد أن يكتب كتاباً فقيل له: إنهم لا يقرؤون كتاباً إلا مختوماً، فاتخذ خاتماً من فضة. نقشه: محمد رسول الله كأني أنظر إلى بياضه في يده (٤).

قال الحافظ ـ رحمه الله ـ: «يعرف من هذا فائدة إيراده هذا الحديث في هذا الباب لينبه على شرط العمل بالمكاتبة أن يكون الكتاب مختوماً ليحصل الأمن من توهم تغيره لكن قد يستغني عن ختمه إذا كان الحامل عدلًا مؤتمناً» (٥).

<sup>(\*)</sup> هو الحميدي (الفتح ١٨٦/١).

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري (مع الفتح): ج١ ص١٨٥.

<sup>(</sup>٢) عبدالرحمن السهيلي: الروض الأنف \_ المطبعة الجمالية القاهرة ١٣٣٢ه، ج٢ ص٥٩

وقد نقله السيوطي في التدريب: ج٢ ص٤٤. (٣) الفتح: ج١ ص١٨٧ وانظر عمدة القاري: ج٢ ص٢٧.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري (مع الفتح): ﴿ ص ١٨٧.

<sup>(</sup>۵) صحیح انبخاري (مع الفتح). ج۱ (۵) فتح الباري: ج۱ ص۱۸۷.

<sup>...</sup> 

## حكم الطرق الأخرى من أنواع التحمل عند الإمام البخاري:

نلاحظ أن الإمام البخاري لم يذكر الأوجه الأخرى من أوجه التحمل، والظاهر أنه لا يرى صحة الأخذ بها فالأئمة المتقدمون لم يكونوا يرون لصحة التحمل إلا تلك الطرق كما مر ذلك في قول مالك بن أنسررحمه الله ـ لكن عندما دونت الكتب وأمن جانب الرواية سوّغ العلماء في توسيع طرق التحمل تيسيراً على الناس وإبقاء لسلسلة الإسناد التي خصت بها هذه الأئمة وكلما تأخرت الأعصار كثر التنويع والتوسيع والتساهل وإليك من أقوال العلماء ما يشهد على ما تقدم ذكره.

قال الحافظ - رحمه الله -: «لم يذكر المصنف (أي البخاري) من أقسام التحمل الإجازة المجردة عن المناولة أو المكاتبة، ولا الوجادة، ولا الوصية، ولا الإعلام، المجردات عن الإجازة وكأنه لا يرى شيئاً منها "(١).

وقد سبق إلى هذا الإمام الحافظ ابن رُشيد السبتي (ت٧٦ه) رحمه الله حيث قال: «... وإنما اعتمد الناس منذ مدة متقدمة على الإجازة المطلقة والكتابة المطلقة توسعة لباب النقل وترحيباً لمجال الإسناد، لعزة وجود السماع على وجهه في هذه الأعصار: بل قبلها بكثير، وتعذر الرحل في أكثر الأحوال، واعتماداً على أن الأحاديث لما صارت في دفاتر محصورة، وأمات مصنفات مشهورة، ومرويات الشيوخ في فهارس مفهرسة، قام ذلك عندهم مقام التعيين الذين كان من مضى من السلف يفعله، فاكتفى المجيزون بالإخبار الجملي، واعتمدوا في البحث عن التفصيل على المجاز التي خصت بها هذه الأمة، ولله الحمد والمنة وإن كانت هذه ليست الإجازة المتعارفة عند التابعين وتابعيهم، كالحسن ابن أبي الحسن البصري، ونافع المتعارفة عند التابعين وتابعيهم، كالحسن ابن أبي الحسن البصري، ونافع مولى ابن عمر، وأبي بكر بن عبدالرحمٰن أحد الفقهاء السبعة، ومجاهد بن مولى ابن عمر، وأبي بكر بن عبدالرحمٰن أحد الفقهاء السبعة، ومجاهد بن مولى ابن عمر، وأبي بكر بن عبدالرحمٰن أحد الفقهاء السبعة، ومجاهد بن جبر، وعلقمة بن قيس، وأبوب السختياني، وشعبة بن الحجاج وغيره ممن

<sup>(</sup>١) فتح الباري: ج١ ص١٨٧.

لا يحصى كثرة، فإما كانت تلك في الشيء المعين يعرفه المجيز والمجاز له، أو مع حضور الشيء المجاز فيه»(١).

ثم ساق آثاراً عن السلف في العمل بالإجازة المعينة في الشيء المعين ثم قال ابن رشيد ـ رحمه الله ـ: «وأجل شيء نعرفه لمتقدم في الإجازة المقيدة وأجلاه لفظاً وأصحه معنى ما ذكره أبو عيسى الترمذي الإمام الحافظ في كتاب العلل له في آخر الديوان، في باب التاريخ الذي نقله عن الإمام أبي عبدالله البخاري ـ رحمه الله ـ وقد انتهى بالسماع عليه إلى بعض حرف العين ما نصه. قال أبو عيسى: إلى هاهنا سماعي من أبي عبدالله محمد بن إسماعيل من أول الحكايات وما بعدها فهو مما أجازه لي وشافهني به بعدما عارضته بأصله إلى أن ينقضي به كلام محمد بن إسماعيل. فقال: قد أجزت لك أن تروي عنى إلى آخر باب ي»(٢).

ثم قال الحافظ ابن رشيد: "هذا أجلى نص تجده في الإجازة لمتقدم معتمد من لفظ قائله، نعم نجد ألفاظاً مطلقة مجملة غير مفسرة منقولة عنهم بالمعنى، أو ظواهر محتملة، وهذا كان دأب تلك الطبقة من الإجازة في المعين أو الكتابة له، وما رأى الإجازة المطلقة حدثت إلا بعد زمن البخاري حيث اشتهرت التصانيف وفهرست الفهارس، وإن كان بعضهم قد نقل الإجازة المطلقة عن ابن شهاب الزهري وغيره فما أرى ذلك يصح»(٣).

من خلال ما تقدم يتبين لنا أن الإمام البخاري لا يرى صحة الرواية بالإجارة المطلقة وإنما يرى صحة الإجازة المقترنة بالمناولة أو المكاتبة.

فإن قلت: قال بعض الحفاظ إن ما يقول فيه البخاري «قال لي» فهي إجازة فالجواب على هذا قد ذكره الحافظ ابن حجر - رحمه الله - حيث

<sup>(</sup>۱) أبو عبدالله محمد بن عمر بن محمد بن رشيد الفهري السبتي: السنن الأبين والمورد الأمعن ـ تحقيق د. محمد الحبيب ابن الخوجة ـ الدار التونسية للنشر ص٥٥ ـ ٥٥ وانظر علوم الحديث ص١٢٠.

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه ص ۲۱ ـ ۲۲.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه ص٦٢.

قال: "وقد ادعى ابن مندة أن كل ما يقول البخاري فيه "قال لي" فهي إجازة، وهي دعوى مردودة بدليل أني استقريت كثيراً من المواقع التي يقول فيها في "الجامع" "قال لي" فوجدته في غير الجامع يقول فيها: "حدثنا" والبخاري لا يستجيز في الإجازة إطلاق التحديث (\*\*)، فدل على أنها عنده من المسموع، لكن سبب استعماله لهذه الصيغة ليفرق بين ما بلغ شرطه وما لا يبلغ، والله أعلم (1).

لكن بقي هنا إشكال لا بد من الإجابة عليه، وهو إذا تقرر أن البخاري لا يرى صحة الرواية بالإجازة المطلقة فلماذا أخرج في صحيحه لمن روى بالإجازة؟

من المعلوم أن أصحاب الصحيح كانوا يتحرون في كيفية سماع الرواة بعضهم من بعض حتى يتم لهم تحقق شرط الصحيح، وهو اتصال السند مع بقية الشروط الأخرى ومن ثم تركوا الرواية عن كثير من الرواة بسبب خلل وقع لهم في التحمل، فمن هؤلاء مثلاً: عمرو بن شعيب فقد قال الذهبي بصدد روايته عن أبيه عن جده: «وبعضهم تعلل بأنها صحيفة رواها وجادة ولهذا تجنبها أصحاب الصحيح، والتصحيف يدخل على الرواية من الصحف، بخلاف المشافهة في السماع»(٢).

وقال الإمام ابن تيمية: "وكان عند آل عبدالله بن عمرو بن العاص نسخة كتبها عن النبي ﷺ وبهذا طعن بعض الناس في حديث عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده وقالوا: هي نسخة"(").

ومن أبرز الرواة الذين أخرج لهم البخاري، وقيل عنهم أنهم رووا بالإجازة.

<sup>(\*)</sup> اختلف العلماء في كيفية التعبير عن التحمل بالإجازة فمنهم من يجوز إطلاق حدثنا وأخبرنا والجمهور على المنع، إلا عند التقيد كأن يقول حدثنا فلان إجازة، أو أخبرنا إجازة للتوسع انظر: علوم الحديث ص١٥٠ والإلماع ص١٢٨.

<sup>(</sup>١) فتح الباري: ج١ ص١٨٨.

<sup>(</sup>٢) ميزان الاعتدال: ج١ ص٢٦٥.

<sup>(</sup>۳) مجموع الفتاوى: ج۱۸ ص۸.

الحكم بين نافع أبو اليمان الحمصي «قال أبو زرعة: لم يسمع من شعيب (هو ابن أبي حمزة) إلا حديثاً واحداً، والباقي إجازة، وقال أحمد كان يقول: أنا (\*\*) شعيب استحل ذلك بقول شعيب لهم ارووا عني، قلت: ومع روايته لذلك عن شعيب بالإجازة فاحتج بها صاحبا الصحيحين لثقته وإتقانه (۱).

وقال فيه الحافظ ابن حجر: «مجمع على ثقته، اعتمده البخاري، وروى عنه الكثير، وروى له الباقون بواسطة تكلم بعضهم في سماعه من شعيب، فقيل: إنه مناؤلة، وقيل عنه إذن مجرد،... وقد قال الفضل بن غسان سمعت يحيى بن معين يقول: سألت أبا اليمان عن حديث شعيب فقال: ليس هو مناولة. المناولة لم أخرجها لأحد، وبالغ أبو زرعة الرازي وقال: لم يسمع أبو اليمان من شعيب إلا حديثاً واحداً.

قلت: إن صح ذلك فهو حجة في صحة الرواية بالإجازة، إلا أنه كان يقول في جميع ذلك أخبرنا ولا مشاححة في ذلك إن كان اصطلاحاً له<sup>(٢)</sup>.

وكلام الحافظ لو يحمل على ظاهره يناقض ما ذهب إليه البخاري، وما قرره الحافظ نفسه من أن البخاري لم يذكر الإجازة المجردة عن المناولة، أو المكاتبة ولا الوجادة، ولا الوصية ولا الإعلام المجردات عن الإجازة وكأنه لا يرى شيئاً منها.

فالظاهر أنه ليست إجازة مطلقة بل هي إجازة في معين - وهي صحيحة عند الإمام البخاري كما سبق نقله عن الترمذي أنه سمع التاريخ الكبير إلى بعض حرف العين، والباقي إجازة عن الإمام البخاري، وهذا ما يدل عليه كلام الحافظ ابن رجب - رحمه الله - حيث قال:

<sup>(\*)</sup> اختصار أخبرنا.

<sup>(</sup>١) شمس الدين الذهبي: تذكرة الحافظ ـ دار إحياء التراث العربي ـ ج١ ص١٤٠.

<sup>(</sup>۲) هدي الساري ص٤١٨

«... وحديث أبي اليمان<sup>(۱)</sup> عن شعيب<sup>(۲)</sup> متفق على تخريجه في الصحيحين، وإذا كان حديث شعيب عندهم معروفاً وأذن لهم في روايته عنه فلا حاجة إلى إحضاره ومناولته، بل هذه إجازة من غير مناولة... إلا أن أبا اليمان كان يقول في الرواية بها: أخبرنا.

وقد نهى عن ذلك الأوزاعي وأحمد بن صالح المصري، ورخص فيه آخرون منهم: مالك، ورواه الوليد بن مزيد عن الأوزاعي أيضاً، وقد روى عن أحمد أيضاً.

وقال أبو اليمان قال لي أحمد بن حنبل: كيف سمعت الكتب من شعيب بن أبي حمزة؟ قلت: قرأت عليه بعضه، وبعضه قرأه عليّ وبعضه أجاز لي، وبعضه مناولة، فقال: قل في كله أخبرنا شعيب»(٣).

ومنه يمكن القول بأن البخاري يرى صحة الراوية بالإجازة المعينة وهي في حكم المناولة أما الإجازة المطلقة وغيرها من أنواع التحمل كالإعلام والوصية والوجادة فهي من توسع المتأخرين بعد عصر الراوية.



# المطلب الثالث العنعنة وموقف البخاري منها

#### تعريف العِنعنة:

#### أ \_ لغة:

هو مصدر جعلى كالبسملة والحمدلة والحوقلة، مأخوذ من لفظ «عن

<sup>(</sup>۱) الحكم بن نافع أبو اليمان الحمصي، الإمام الحافظ شيخ البخاري، روى عنه البخاري وأخرج له البقية. مات سنة ٢٢٢ه، ترجمته في: تهذيب التهذيب: ج٢ ص٤٤١، تذكرة الحافظ: ج١ ص٤١٦.

 <sup>(</sup>۲) شعیب بن أبي حمزة، أبو بشر الحمصي أحد الأثمة الأثبات، أخرج له الستة. مات سنة ۱۹۲ هـ ترجمته في تهذيب التهذيب: ج٤ ص٣١٥.

<sup>(</sup>٣) شرح العلل ص١٦٨.

فلان» كأخذهم حولق وحوقل من قول «لا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم» وسبحل من قول «سبحان الله»(١).

## ب \_ اصطلاحاً:

كل حديث فيه صيغة «فلان عن فلان» من غير بيان للتحديث أو الإخبار أو السماع<sup>(۲)</sup> وهذه الصيغة غير ظاهرة في السماع، ومن هنا اختلفت فيها أقوال الأئمة في الحكم عليها قبولًا ورداً، ويتحصل من مجموع أقوالهم ستة مذاهب:

## المذهب الأول:

يرى أصحابه أن ما كان فيه لفظ «عن» فهو من قبيل المرسل المنقطع حتى يتبين اتصاله من جهة أخرى.

وهذا القول نقله ابن الصلاح ولم يسم قائله (٣) ونقله قبله القاضي أبو محمد الرامهرمزي (ت٣ه) عن بعض المتأخرين من الفقهاء (٤) وقد أفاض الحافظ العلائي في ذكر أدلة هذا المذهب والرد عليه (٥) وكذلك الإمام ابن رشيد الفهري فقد توسع أيضا في ذكره والرد عليه وسألخص المهم من كلامه.

«المذهب الأول: مذهب أهل التشديد، وهو أن لا يعد متصلاً من الحديث إلا ما نص فيه على السماع، أو حصل العلم به من طريق آخر، وأن ما قيل فيه: فلان عن فلان فهو من قبيل المرسل أو المنقطع، حتى يتبين اتصاله بغيره، وهذا المذهب وإن قل القائل به بحيث لا يسمى ولا يعلم فهو الأصل الذي كان يقتضيه الاحتياط.

<sup>(</sup>١) توضيح الأفكار: ج١ ص٣٠٠.

<sup>(</sup>٢) شرح العراقي لألفيته: لجا ص١٦٢ ـ ١٦٣٠.

<sup>(</sup>٣) علوم الحديث ص٥٦.

<sup>(</sup>٤) المحدث الفاصل ص٠٥٠.

<sup>(</sup>٥) جامع التحصيل ص١٣٦.

وحجته: أن «عن» لا تقتضي اتصالًا لا لغة ولا عرفاً، وإن توهم متوهم فيها اتصالًا لغة فإنما ذلك بمحل المجاوزة المأخوذ عنه. نقول: أخذ هذا عن فلان، فالأخذ حصل متصلًا فإنما ذلك بمحل المجاوزة المأخوذ عنه، وليس فيها دليلٌ على اتصال الراوي بالمروي عنه.

وما علم منهم أنهم يأتون برهن في موضع الإرسال والانقطاع يخرم ادعاء العرف، وإذا أشكل الأمر وجب أن يحكم بالإرسال، لأنه أدون الحالات، فكأنه أخذ بأقل ما يصح حمل اللفظ عليه، وكان لصاحب هذا المذهب أن لا يقول بالإرسال بل بالتوقف حتى يتبين لمكان الاحتمال، ولعل ذلك مراده، وهو الذي نقله مسلم عن أهل هذا المذهب أنهم يقفون الخبر، ولا يكون عندهم موضع حجة لإمكان الإرسال فيه (۱)، إلا أن هذا المذهب رفضه جمهور المحدثين بل جميعهم وهو الذي لا إشكال في «أن أحداً من أثمة السلف ممن يستعمل الأخبار ويتفقد صحة الأسانيد وسقيمها مثل أيوب السختياني وابن عون ومالك بن أنس وشعبة بن الحجاج ومن ممى معهم لا يشترطه ولا يبحث معه (۱) ولو اشترط ذلك لضاق الأمر جداً، ولم يتحصل من السنة إلا النزر اليسير فكأن الله أتاح الإجماع عصمة لذلك وتوسعة علينا والحمد لله (۱)

## المذهب الثاني:

وهو أيضاً من مذاهب أهل التشديد إلا أنه أخف من الأول ويشترط أصحابه أن يكون الراوي طويل الصحبة لمن روى عنه فإن كان كذلك ولم يكن مدلساً كانت عنعنته محمولة على الاتصال<sup>(3)</sup> وهو منسوب للإمام أبي المظفر بن السمعاني الشافعي (ت٤٨٩هـ).

<sup>(</sup>١) مقدمة صحيح مسلم ص١٤.

<sup>(</sup>٢) المرجع نفسه ص١٥.

<sup>(</sup>٣) السنن الأبين ص ٢١ ـ ٢٥.

<sup>(</sup>٤) انظر: مقدمة ابن الصلاح ص٦٣، وجامع التحصيل ص١٣٤، والسنن الأبين ص٣١.

#### المذهب الثالث:

إن كان الراوي معروفاً بالرواية عمن عنعن عنه، ولم يكن مدلساً حمل ذلك على الاتصال(١)، قاله الحافظ المقرىء أبو عمرو الداني (ت٤٤٤هـ)

## المذهب الرابع:

إذا أدرك الراوي من عنعن عنه إدراكاً بيناً، ولم يكن مدلساً حمل ذلك على الاتصال(٢)، قاله أبو الحسن القابسي.

فهذه مذاهب المتشددين، إلا أن ما ذكر عن الداني غير صريح في التشديد بل اعتبره الحافظ ابن رشيد موافقاً لمذهب مسلم بن الحجاج، وسيأتي ذكره وتفصيله.

#### المذهب الخامس:

يرى أصحابه أن العنعنة تقتضي الاتصال وتدل عليه، إذا ثبت اللقاء بين المعنعن والمعنعن عنه ولو مرة واحدة، وكان الراوي بريئاً من تهمة التدليس، وهذا المذهب قد نسبه كثير من العلماء إلى الإمام البخاري وشيخه ابن المديني، وأكثر الأئمة (٣).

#### المذهب السادس:

يرى أصحابه أن العنعنة محمولة على الاتصال إذا توفرت الشروط التالية:

١ - أن يكون الراوي بريئاً من تهمة التدليس.

<sup>(</sup>١) انظر: مقدمة ابن الصلاح ص٦٠، وشرح العراقي لألفيته: ج١ ص١٦٤.

<sup>(</sup>٢) انظر: نفس المصادر.

<sup>(</sup>٣) من هؤلاء: العلائي في جامع التحصيل ص١٣٤، وابن رجب في شرح العلل ص٢١٧، وابن رقب في السنن الأبين ص٣١، والسخاوي في فتح المعيث: ج١ ص١٥٨، وابن كثير في اختصار علوم الحديث ص٥٦، والبلقيني في محاسن الاصطلاح ص١٥٨، والسيوطي في التدريب: ج١ ص٢١٦، وغير هؤلاء كثير.

٢ \_ أن يكون لقاؤه لمن روى عنه بالعنعنة ممكناً من حيث السن والبلد.

فإذا توفرت هذه الشروط كان الحديث متصلًا وإن لم يأت أنهما اجتمعا قط.

وهو قول الإمام مسلم، والحاكم أبي عبدالله، وهو ظاهر كلام ابن حبان، والقاضي أبي بكر الباقلاني، والإمام الصيرفي<sup>(۱)</sup>. وقد جعله مسلم رحمه الله ـ قول كافة أهل الحديث وأن القول باشتراط ثبوت اللقاء قول مخترع، لم يسبق قائله إليه، وبالغ في رده، وطوّل في الاحتجاج لذلك في مقدمة صحيحه<sup>(۱)</sup>.

وهذه المذاهب على اختلافها وتباينها نجدها قد أجمعت على شروط لقبول السند المعنعن، وذكرها كثير من العلماء منهم: الحاكم النيسابوري والخطيب البغدادي، وابن عبدالبر - رحمهم الله -.

وهذه الشروط هي(٣):

١ \_ عدالة المحدثين في أحوالهم.

٢ ـ لقاء بعضهم بعضاً مجالسة ومشاهدة.

٣ ـ أن يكونوا برآء من التدليس.

## الموازنة بين البخاري ومسلم في الحكم على السند المعنعن:

بعد أن عرضنا مذاهب العلماء في الحكم على السند المعنعن، وما أجمعوا عليه وما اختلفوا فيه، نرجع إلى بيان مذهب البخاري ـ رحمه الله ـ في هذه المسألة.

<sup>(</sup>١) شرح العلل ص٢١٤.

<sup>(</sup>٢) جامع التحصيل ص١٣٥.

<sup>(</sup>٣) انظر: ألتمهيد لابن عبدالبر: ج1 ص١٢ ـ ١٣ والكفاية ص٤٢١ ومعرفة علوم الحديث ص٣٤.

لقد سبق ذكر الإمام البخاري مع أصحاب المذهب الخامس، والذي يرى أصحابه أن العنعنة تقتضي الاتصال وتدل عليه إذا ثبت اللقاء بين المعنعن والمعنعن عنه ولو مرة واحدة، وكان الراوي بريئاً من تهمة التدليس، هذا المذهب قد نسبه كثير من العلماء إلى الإمام البخاري وشيخه ابن المديني وأكثر الأئمة، كما نسبوا الإمام مسلم إلى مخالفة هذا الشرط، والرد على البخاري ومن تبعه على ذلك.

ومن المعلوم قطعاً أن البخاري لم يصرح بهذا المذهب في كتبه، ولا غيره من أثمة الحديث والنقد، وإنما أخذ العلماء ذلك من تصرفهم وصنيعهم في كتبهم، حيث لاحظوا أن الإمام البخاري وشيخه ابن المديني يعلان الأحاديث كثيراً بعدم سماع الراوي عمن عنعن عنه مع كونهما متعاصرين، فاستنبطوا من ذلك أن البخاري وشيخه ابن المديني لا يكتفيان بمجرد المعاصرة بل يشترطان تحقق اللقاء.

وأما الإمام مسلم فقد صرح بشرطه في مقدمة صحيحه، فأزال بذلك كل ظن وشك، كما أنه رد على مخالفه في ذلك رداً بليغاً شديداً. ويتساءل الكثيرون من المعني بهذا الرد والنقد؟ ومن المقصود بهذا الإنكار الشديد والتهجين القوي؟

والعجيب أن «صحيح مسلم» قرىء على مؤلفه وتلاميذه وتلاميذه مئات المرات، وأول ما يقرأ فيه المقدمة، وفيها ذلك الإنكار والتهجين، ولم ينقل عن مسلم أو تلاميذه أو تلاميذهم تعيين المعني بالرد، ولذا خمن العلماء في تعيين المعني بالرد والإنكار، والعجيب أنهم حملوه على البخاري أو شيخه ابن المديني، وبنوا على ذلك التخمين إشكالات ومحاكمات بين البخاري ومسلم، وكأن الأمر قطعي ثابت لا مرية فيه، والأعجب من هذا كله أن يصدر عن أئمة حفاظ ويتتابعوا عليه منهم الإمام ابن الصلاح، والنووي، وابن رجب الحنبلي، وابن كثير، وابن حجر، والسخاوي، وابن رجب الحنبلي، وابن كثير، وسأنقل المهم من كلامهم وأتعقبه بما أراه مناسباً.

قال الحافظ ابن رجب: «... وما استدل به مسلم على المخالف له أن من تكلم في صحة الحديث من السلف لم يفتش أحد منهم على موضع السماع، وسمى منهم شعبة والقطان وابن مهدي قال ومن بعدهم من أهل الحديث»(١).

فالمطلوب ممن يريد نقض كلام مسلم أن يأتي بأقوال لهؤلاء الأئمة تخالف ما حكاه مسلم عنهم، أو أقوال لغيرهم ممن لم يذكر قولهم، ولم يفعلوا، ولن يفعلوا إلا أن تكون أقوالًا لعلماء الكلام والأصول ومتأخري الظاهرية.

ثم قال ابن رجب: "وكثير من العلماء المتأخرين على ما قاله مسلم وحمه الله - من أن إمكان اللقي كاف في الاتصال من الثقة غير المدلس، وهو ظاهر كلام ابن حبان وغيره وما قاله ابن المديني والبخاري هو مقتضى كلام أحمد وأبي زرعة، وأبي حاتم وغيرهم من أعيان الحفاظ، بل كلامهم يدل على اشتراط السماع فإنهم قالوا في جماعة من الأعيان ثبتت لهم الرؤية لبعض الصحابة وقالوا مع ذلك لم يثبت لهم السماع منهم، فرواياتهم عنهم مرسلة» (٢) وذكر أمثلة على هؤلاء ثم قال: "ومما يستدل به أحمد وغيره من الأئمة على عدم السماع والاتصال، أن يروي عن شيخ من غير أهل بلده، لم يعلم أنه دخل إلى بلده، ولا أن الشيخ قدم إلى بلد كان الراوي عنه فهه "٢).

وهذا الأمر مما يوافق عليه مسلم ويستعمله أيضاً فإنه قال: «وذلك أن القول الشائع المتفق عليه بين أهل العلم بالأخبار والروايات قديماً وحديثاً، أن كل رجل ثقة روى عن مثله حديثاً وجائز ممكن له لقاؤه، والسماع منه لكونهما جميعاً كانا في عصر واحد، وإن لم يأت في خبر قط أنهما اجتمعا ولا تشافها بكلام، فالرواية ثابتة، والحجة بها لازمة، إلا أن تكون هناك

<sup>(</sup>١) شرح العلل ص٢١٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ص٢١٤ ـ ٢١٥.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه ص٢١٧.

دلالة بينة على أن هذا الراوي لم يلق من روى عنه، ولم يسمع منه شيئاً. فأما والأمر مبهم على الأمكان الذي فسرنا، فالرواية على السماع أبداً، حتى تكون الدلالة التي بينا (۱) فهذه الأدلة والبينات التي يستدل بها النقاد على عدم سماع المتعاصرين هي من الدلائل والبينات التي يعتبرها الإمام مسلم أيضاً، والمطلوب ممن ينصب الخلاف بين مسلم وغيره من أئمة النقد أن يأتي بأسانيد حكم عليها هؤلاء الأئمة بالانقطاع وعدم السماع، لوجود البينات والدلائل، وحكم عليها مسلم بالاتصال لمجرد المعاصرة، ثم نقل الحافظ ابن رجب اتفاق أهل الحديث على أن حبيب بن أبي ثابت لم يثبت لم السماع عن عروة مع إدراكه له وجعله حجة في حكاية الإجماع على خلاف قول مسلم (۲).

وهذا غريب جداً من الحافظ ابن رجب لأن مسلماً ـ رحمه الله ـ لم يدّع أن كل من أدرك راوياً صحّ سماعه منه، بل قال: إذا كانا متعاصرين وجائز ممكن لقاؤهما، وكان الراوي ثقة غير مدلس وقال: «عن» حمل على السماع، ما لم تقم الحجة والبينة على أنه لم يسمع.

ثم قال: «ويلزمه الحكم باتصال حديث كل من عاصر النبي ﷺ وأمكن لقيه له إذا روى عنه شيئاً، وإن لم يثبت سماعه منه، ولا يكون حديثه عن النبي ﷺ مرسلًا، وهذا خلاف إجماع أئمة الحديث (٣).

وهذا الإلزام لا يلزم مسلماً منه شيء البتة، فأين القيد والاستثناء الذي ذكره مسلم "إلا أن تكون هناك دلالة بينة على أن هذا الراوي لم يلق من روى عنه، ولم يسمع منه شيئاً» وهذا قيد دقيق نفى فيه المرسل الخفي وهو يفيد نفى المرسل الجلى بالأولى.

ثم قال ابن رجب \_ رحمه الله \_: «ولهذا المعنى تجد في كلام شعبة،

<sup>(</sup>١) مقدمة صحيح مسلم ص ١٣٠ بشرح النووي ـ ط دار الفكر.

 <sup>(</sup>۲) المصدر نفسه ص۲۱۹.

۲) شرح العلل ص۲۲۰.

ويحيى، وأحمد، وعلي، ومن بعدهم التعليل بعدم السماع، فيقولون: لم يسمع فلان من فلان، أو لم يصح له السماع منه، ولا يقول أحد قط: لم يعاصره (١٠).

وهذا أمر واضح لا إشكال فيه لأن العلة هي سبب غامض يدل على الوهم، ومعرفة السماع من عدمه أمر غامض خاصة بين المتعاصرين، أما المعاصرة فإدراكها واضح ليس فيه غموض وهذا من خلال معرفة المواليد والوفيات، ولهذا كثر تعليل الأحاديث من طرف النقاد بعدم السماع لخفائه وغموضه.

هذا أهم ما ورد في كلام الحافظ ابن رجب في الرد على مسلم.

وممن يرى أن مسلماً يخالف البخاري وابن المديني في الحكم على السند المعنعن، الإمام الذهبي فقد قال في ترجمة مسلم: «قال أبو بكر الخطيب: كان مسلم يناضل عن البخاري، حتى أوحش ما بينه وبين محمد بن يحيى الذهلى بسببه.

قلت (الذهبي) ثم إن مسلماً لحدة في خلقه، انحرف أيضاً عن البخاري، ولم يذكر له حديثاً ولا سماه في صحيحه، بل افتتح الكتاب بالحط على من اشترط اللقي لمن روى عنه بصيغة «عن» وادعى الإجماع على أن المعاصرة كافية، ولا يتوقف في ذلك على العلم بالتقائهما، ووبخ من اشترط ذلك، وإنما يقول ذلك أبو عبدالله البخاري وشيخه علي بن المديني»(٢).

وكلام الإمام الذهبي عليه ملاحظات:

الأولى: ما ذكره من انحراف مسلم عن البخاري أمر غريب لم يذكره من ترجم للبخاري ولا لمسلم، بل لا يعرف عنه إلا الوفاء لشيخه والمناضلة عنه.

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه ص٢٢١.

<sup>(</sup>٢) سير أعلام النبلاء: ج١٢ ص٧٣٠.

الثانية: ما استند إليه الذهبي لإثبات انحراف مسلم عن البخاري من كونه لم يرو له حديثاً، ولا سماه في صحيحه، أمر غريب جداً من مثل الحافظ الذهبي وهو من الحفاظ المتأخرين الذين يهتمون بالعلو ويعنون بذلك ولا سيما في كتب التراجم والسير والتاريخ.

فإذا كان المتأخرون عن عصر الرواية يطلبون العلو، ويفتخرون به في مصنفاتهم في التراجم والسير، أفلا يكون الأئمة الذين يصنفون في الحديث أولى وأحرى بذلك؟! ولذلك يتحملون الرواية عن الضعفاء من أجل العلو، وخاصة أن الإمام مسلماً قد شارك البخاري في أغلب شيوخه.

وهذا الإمام الترمذي ـ رحمه الله ـ مع شدة حبه للإمام البحاري واعترافه بعلمه وفضله وتقدمه في هذا الشأن، والإكثار من سؤاله عن العلل والرجال في كتابيه «الجامع» و«العلل» مع ذلك لم يرو عنه في جامعه سوى حديثين، وروى عن مسلم حديثاً واحداً، فهل يقال إن الترمذي قد انحرف عن البخاري أيضاً لأنه لم يكثر عنه؟!

والشافعي من أجل شيوخ أحمد ومع ذلك لم يرو عنه في مسنده، طلباً للعلو، في أمثلة كثيرة.

وقول الذهبي "ولا سماه في صحيحه" لا يفيد هذا أنه انحرف عنه، لأن الإمام مسلماً لم يسم في كتابه كل العلماء الذين أخذ عنهم، ولا صرح بذكر العلل كما فعل الترمذي، حتى ينقل عن شيخه إمام هذه الصنعة بلا منازع، ولا ذكر غير ذلك مما يتعلق بعلوم الرجال كالجرح والتعديل، والأسماء والكنى، فلم يحتج إلى النقل عن البخاري ومن هنا لم يسمه.

الثالثة: إن الذي أوقع الذهبي في هذا هو اعتقاده أن المقصود بالرد والتوبيخ من قبل مسلم هو البخاري وشيخه ابن المديني، وهذا أمر لم تقم عليه أدلة قوية لا من جهة أن البخاري يتبنى هذا الرأي، ولا من جهة أن مسلماً يقصد بذلك البخاري وابن المديني بل هو مجرد ظن وتخمين. قال الأمير الصنعاني ـ رحمه الله ـ: «واعلم أنا راجعنا مقدمة مسلم فوجدناه تكلم في الرواية بالعنعنة وأنه شرط فيها البخاري ملاقاة الراوي لمن عنعن عنه،

هكذا ذهب كثير من العلماء والحفاظ إلى أن المراد بالرد هو البخاري وابن المديني، وذهب البعض الآخر إلى أن المراد بالرد هو ابن المديني وليس البخاري، ومن هؤلاء:

#### ١ \_ الحافظ ابن كثير قال:

«قيل إنه البخاري: والظاهر أنه يريد علي ابن المديني، فإنه شرط ذلك في أصل في أصل صحة الحديث، وأما البخاري فإنه لا يشرطه في أصل الصحة ولكن التزم ذلك في كتابه الصحيح»(٢).

# ٢ \_ الإمام شيخ الإسلام البلقيني قال في «محاسن الاصطلاح»:

«قيل: يريد مسلم بذلك البخاري، إلا أن البخاري لا يشترط ذلك في أصل الصحة، ولكن التزمه في جامعه ولعله يريد ابن المديني فإنه يشترط ذلك في أصل الصحة»(٣).

#### ٣ \_ الحافظ البقاعي قال:

«سئل شيخنا عن الذي بحث مسلم معه: من هو؟ فقال: على بن المديني»(٤) ونقل البقاعي في نفس الكتاب في مبحث المعنعن كلام الحافظ ابن كثير بتمامه معزواً إليه وأقره.

٤ \_ العلامة محمد بن قاسم الغزي قال في «حاشيته على شرح الألفية

<sup>(</sup>١) توضيح الأفكار: ج١ ص٤٤.

<sup>(</sup>٢) الحافظ ابن كثير: اختصار علوم الحديث ـ تحقيق وشرح أحمد محمد شاكر ـ دار الكتب العلمية ـ بيروت، الطبعة الأولى ١٤٠٣ ـ ١٩٨٣، ص٤٩.

 <sup>(</sup>٣) سراج الدين البلقيني: محاسن الاصطلاح وتضمين كتاب ابن الصلاح: تحقيق الدكتورة عائشة عبدالرحمٰن ـ مطبعة دار الكتب القاهرة ـ ١٩٧٤م، ص١٥٨٠.

 <sup>(</sup>٤) من كتاب اللنكت الوفية على شرح الألفية الله والكتاب ما يزال مخطوطاً وما نقلته فبواسطة عبدالفتاح أبي غدة في تتماته على الموقطة ص١٣٦٠.

للعراقي»(١):

«هو علي ابن المديني، وقيل البخاري ولم يسم في صحيح مسلم».

فهؤلاء الحفاظ المتأخرون قد ذهبوا إلى أن المعنى بالرد هو ابن المديني وليس البخاري، وقد ذهب إلى هذا الشيخ عبدالفتاح أبو غدة من المعاصرين، وقدم دليلًا تاريخياً على عدم صحة أن يكون البخاري هو المعني بالرد في كلام مسلم ـ رحمه الله ـ ألخصه فيما يلى:

«الإمام مسلم ولد سنة (۲۰۱هـ) والأرجح سنة (۲۰۱هـ)، وسمع الحديث سنة (۲۱۸هـ) وتوفي سنة (۲۲۱هـ) عن (٥٥) سنة.

بقي الإمام مسلم في تأليف كتابه (١٥) سنة وقد فرغ من تأليفه سنة (٢٥٠هـ) فيكون مسلم قد بدأ في تأليفه سنة (٢٣٥هـ) حين كانت سنه ٢٩ سنة، وانتهى منه حين كانت سنة ٤٤ سنة وقد عاش بعد الفراغ من تأليفه ١١ سنة، ولا شك أن مسلماً قد كتب مقدمة صحيحة قبل الشروع في تأليفه لا بعده، كما هو صريح قوله في مقدمته.

والإمام مسلم لما صاحب البخاري في نيسابور، وأدام الاختلاف إليه، ولازمه كل الملازمة، خمس سنوات من سنة ٢٥٠ إلى سنة ٢٥٥، وكان في هذه المدة منتهياً من تأليف كتابه الصحيح، وفيه مقدمته التي فيها الكلام الشديد، فلا يعقل أن يكون البخاري هو المعني بهذه اللهجة الشديدة التي لا تطاق معها مقابلة ولا لقاء، فضلاً عن الصحبة والملازمة خمس سنوات، بل إن مسلماً قد قاطع شيخه وبلديه: محمد بن يحيى الذهلي النيسابوري من أجل البخاري لما ورد نيسابور، ووقف منه محمد بن يحيى الذهلي ذلك الموقف المعروف، فهل يقبل ممن يناصر البخاري هذه المناصرة ويقول له: لا يبغضك إلا حاسد، وأشهد أنه ليس في الدنيا مثلك، ودعني أقبل رجلك يا أستاذ الأستاذين، وسيد المحدثين، وطبيب الحديث في علمه: أن يصفه بتلك الصفات النابزة، والأقوال القاسية، والكلمات الجارحة ويتصاحبا مع بتلك الصفات النابزة، والأقوال القاسية، والكلمات الجارحة ويتصاحبا مع

<sup>(</sup>١) الكتاب ما يزال مخطوطاً، ونقلته بواسطة نفس المرجع.

ذلك دهراً طويلًا<sup>(١)</sup>.

ثم إن العلماء الذين قالوا بأن شرط البخاري هو ثبوت اللقاء مع المعاصرة حتى يحكم للسند المعنعن بالاتصال، اختلفوا هل ذلك شرط في الصحة مطلقاً عند البخاري أم هو شرط في الأصحبة عمل به في جامعه فقط. وقد ذهب الحافظ ابن حجر إلى أن ذلك شرط في أصل الصحة حيث قال: "ادعى بعضهم أن البخاري إنما التزم ذلك في "جامعه" لا في أصل الصحة، وأخطأ في هذه الدعوى، بل هذا شرط في أصل الصحة عند البخاري، فقد أكثر من تعليل الأحاديث في "تاريخه" بمجرد ذلك" (٢).

لو كان البخاري يشترط ذلك في الأصَحِّية فقط لما كان هناك نزاع بينه وبين مخالفه لأنه من المسلم به أن اللقاء أحوط وأوثق في ثبوت الاتصال من مجرد المعاصرة.

وأما إذا كان البخاري يشترط ذلك في أصل الصحة فيلزم منه أن يكون ما رواه مسلم في صحيحه من الأحاديث المعنعنة التي هي على شرطه في العنعنة من قسم الضعيف عند البخاري ومن مشى على قوله بعده، وهذا غير مقبول لأنه يناقض كل المناقضة ما قرره العلماء على مر الزمن من أن كتاب مسلم صحيح مع معرفتهم بشرط في العنعنة.

وقد استشعر الإمام النووي ـ رحمه الله ـ هذا الإشكال والتناقض فقال. ـ رحمه الله ـ:

"والبخاري لا يحمله على الاتصال (أي السند المعنعن) حتى يثبت اجتماعهما وهذا المذهب يرجح كتاب البخاري وإن كنا لا نحكم على مسلم بعمله في "صحيحه" بهذا المذهب لكونه يجمع طرقاً كثيرة يتعذر معها وجود الحكم الذي جوّزه، والله أعلم" (").

<sup>(</sup>١) التتمات على الموقظة ص.

<sup>(</sup>٢) النكتب ص٢٣٠، وانظر: التنكيل ص٢٦٩ ـ ٢٧٠.

<sup>(</sup>٣) شرح النووي على مسلم: ج١ ص١٤.

وقد ردّ العلامة المعلمي كلام النووي بقوله: «وزعم النووي في «صحيحه» شرح صحيح مسلم» أنه لا يحكم على مسلم بأنه عمل في «صحيحه» بقوله المذكور، وهذا سهو من النووي، فقد ذكر مسلم في ذلك الكلام أحاديث كثيرة زعم أنه لم يصرح فيها بالسماع ولا علم اللقاء، وأنها صحاح عند أهل العلم، ثم أخرج منها في أثناء صحيحه تسعة عشر حديثاً كما ذكره النووي نفسه ومنها ستة في «صحيح البخاري» كما ذكره النووي أيضاً»(١).

ومعنى هذا أنه يوجد في «الصحيحين» أحاديث معنعنة لم يصرح فيها بالسماع ولا علم اللقاء، وهذه الأحاديث لا يتم الحكم عليها بالصحة إلا وفق ما قرره مسلم ـ رحمه الله ـ وقد سأل التقي السبكي المزي ـ حافظ الدنيا ـ هل وجد لكل ما روياه بالعنعنة طرق مصرح فيها بالتحديث؟

فقال: كثير من ذلك لم يوجد وما يسعنا إلا تحسين الظن (٢٠).

مما سبق يتبين أنه ليس هناك أدلة قاطعة تثبت أن المعني بالرد في كلام مسلم هو البخاري أو شيخه ابن المديني، وعليه لا نستطيع أن ننصب خلافاً بين مسلم وسائر الأثمة وعلى رأسهم شيخه الإمام البخاري، ولا أستبعد أن يكون مذهب البخاري وابن المديني في هذه المسألة هو مذهب الإمام مسلم، لأن مسلماً حكى في ذلك الإجماع، وأي إجماع يصح وينعقد والمخالف مثل ابن المديني والبخاري، ويكون المعني بالرد في كلام مسلم بعض المتنظعين من منتحلي الحديث في عصره، والله أعلم.

#### 帝 帝 帝

<sup>(</sup>۱) التنكيل ص٢٦٩.

<sup>(</sup>٢) تدريب الراوي: ج١ صُـ٩٥.

# المطلب الرابع نماذج من أحاديث أعلت بالانقطاع في صحيح البخاري

إن الإمام البخاري قد اشترط في كتابه اتصال السند في الأحاديث التي يخرجها في جامعه لذا سماه «الجامع الصحيح المسند»، وعلى الرغم من ذلك هناك أحاديث انتقدها بعض الأئمة، وقالوا بأن هذا الشرط لم يتحقق فيها، وسأذكر في هذا المطلب نماذج من أحاديث من صحيح البخاري أعلها الإمام الحافظ الدارقطني بالانقطاع والإرسال.

فمن هذه الأحاديث التي عدها الحافظ الدارقطني مرسلة:

### ۱ \_ حدیث مصعب بن سعد<sup>(۱)</sup>:

قال: قال: رأى سعد أن له فضلا، فقال النبي على: «هل تنصرون وترزقون إلا بضعفائكم»(٢).

قال الدارقطني: «وهذا مرسل»(٣).

فهذا الحديث ظاهر سياقه أنه مرسل لأن مصعباً لم يدرك زمن النبي ﷺ ولكن صحّ أنه سمعه من أبيه، وقد أورد الحافظ في الفتح ما يدل على أن مصعباً أخذ هذا الحديث عن أبيه، وهذه الطرق هي (أ):

١ ـ ما رواه الإسماعيلي من طريق معاذ بن هانيء حدثنا محمد بن طلحة فقال فيه ابن سعد عن أبيه قال: قال رسول الله ﷺ فذكر المرفوع دون ما في أوله.

<sup>(</sup>۱) هو مصعب بن سعد بن أبي وقاص الزهري، أبو زرارة المدني، ثقة، من الثالثة، أرسل عن عكرمة بن أبي جهل. مات سنة ثلاث ومائة روى له الجماعة (التقريب ص٥٣٣٠).

 <sup>(</sup>۲) رواه البخاري في كتاب الجهاد والسير ـ باب من استعان بالضعفاء والصالحين في
 الحرب رقم (۲۸۹٦) ج٦ ص١٠٤ (مع الفتح).

<sup>(</sup>٣) التتبع ص١٩٤.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق.

٢ ما أخرجه أو نعيم في الحلية من رواية عبدالسلام بن حرب عن أبي خالد الدالاتي عن عمرو بن مرة عن مصعب بن سعد عن أبيه مرفوعاً مختصراً ولفظه «ينصر المسلمون بدعاء المستضعفين»(١).

فهذه الطرق تدل على أن الحديث مسند، وإن كانت صورته في صحيح البخاري صورة المرسل.

وهناك أحاديث أخرى على هذا النمط في صحيح البخاري قال الحافظ: "وقد اعتمد البخاري كثيراً من أمثال هذا السياق فأخرجه على أنه موصول، إذا كان الراوي معروفاً بالرواية عمن ذكره، وقد ترك الدارقطني أحاديث في الكتاب من هذا الجنس لم يتتبعها" (٢).

#### ٢ \_ أجاديث الحسن عن أبي بكرة:

أخرج البخاري بهذه الترجمة أربعة أحاديث اعتبرها الدارقطني مرسلة ولم يصحح سماع الحسن من أبي بكرة، بينما البخاري يرى صحة سماعه، ومن هنا فهي متصلة عند الإمام البخاري لذا أوردها في صحيحه.

وسأذكر انتقاد الدارقطني ثم أعقبه بأقوال الأئمة الحفاظ في تحقيق سماع الحسن من أبى بكرة.

قال الدارقطني ـ رحمه الله ـ: «وأخرج البخاري أحاديث الحسن عن أبي بكرة، منها: الكسوف، ومنها زادك الله حرصاً ولا تعد، ومنها لا يقلح قوم ولوا أمرهم امرأة، ومنها إن ابني هذا سيد، والحسن لا يروي إلا عن الأحنف عن أبي بكرة» (٣).

وقد وضح الحافظ ابن حجر هذا الانتقال فقال: «فالدارقطني ـ

<sup>(</sup>١) حلية الأولياء: ج٥ ص٠١٠.

<sup>(</sup>۲) هدي الساري ص۳۸۱.

<sup>(</sup>٣) التتبع ص٢٢٢.

رحمه الله ـ يرى عدم صحة سماع الحسن (١) من أبي بكرة (٢) لكن الإمام البخاري يرى صحة ذلك، وقد اعتمد في تصحيح سماع الحسن من أبي بكرة على رواية أبي موسى عن الحسن أنه سمع أبا بكرة، وقد أخرجه مطولًا في كتاب الصلح، وقال في آخره: قال لي علي بن عبدالله إنما ثبت عندنا سماع الحسن من أبي بكرة بهذا الحديث» (٣).

وقال الحافظ في شرح هذا الحديث: «وإنما قال ابن المديني ذلك لأن الحسن كان يرسل كثيراً عمن لم يلقهم بصيغة عن فخشي أن روايته عن أبي بكرة مرسلة، فلما جاءت هذه الرواية مصرحة بسماعه من أبي بكرة ثبت عنده أنه سمعه منه»(٤).

ثم نقل كلام الدارقطني في كتابه التتبع وعقبه بقوله: "وهذا يقتضي عنده أنه لم يسمع من أبي بكرة، لكن لم أرّ من صرح بذلك ممن تكلم في مراسيل الحسن كابن المديني، وأبي حاتم، وأحمد والبزار، وغيرهم، نعم كلام ابن المديني يشعر بأنهم كانوا يحملونه على الإرسال حتى وقع هذا التصريح»(٥).

فكلام الحافظ يفيد أن الأئمة لم ينفوا سماع الحسن من أبي بكرة وأن الدارقطني انفرد بهذا، وفيما يلي تفصيل القول في سماع الحسن من أبي بكرة وموقف أثمة النقد من ذلك.

<sup>(</sup>۱) الحسن بن أبي الحسن البصري، تابعي، فقيه فاضل مشهور، وكان يرسل كثيراً ويدلس. مات سنة ۱۱۰ وقد قارب التسعين. ترجمته في التقريب ص۱۳۰، والشذرات: ج۱ ص۱۳۹، وحلية الأولياء: ج۲ ص۱۳۱ ـ ۱۳۰۰.

 <sup>(</sup>۲) هو نفيع بن الحارث بن كلدة بن عمرو الثقفي، صحابي، مشهور بكنيته، أسلم بالطائف ثم نزل البصرة ومات بها سنة إحدى أو اثنين وخمسين، ترجمته في: التقريب ص٥٦٥.

<sup>(</sup>٣) هدي الساري ص٣٨٦.

<sup>(</sup>٤) الفتح: ج١٣ ص٧١.

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه ص٧١.

#### تحقيق القول في سماع الحسن من أبي بكرة:

لم يتعرض الإمام البخاري في ترجمة الحسن في تاريخه الكبير لسماعه من أبي بكرة.

أما الإمام ابن أبي حاتم الرازي فقد ترجم له بترجمة متوسطة وتعرض لسماعه من كثير من الصحابة نفياً وإثباتاً وإليك نص كلامه:

«حدثنا عبدالرحمن، نا صالح بن أحمد بن حنبل، قال: قال أبي: سمع الحسن من ابن عمر، وأنس بن مالك، وابن مغفل، وسمع من عمر بن تغلب أحاديث.

قال أبو محمد فذكرت قول أحمد لأبي ـ رحمه الله ـ فقال: قد سمع من هؤلاء الأربعة، ويصح له السماع من أبي برزة، ومن أحمر صاحب النبي على ومن غيرهم، ولم يصح له السماع من جندب، ولا من معقل بن يسار، ولا من عمران بن حصين، ولا من ابن عمر، ولا من عقبة بن عامر، ولا من أبي ثعلبة ، ولا من أبي بكرة، ولا من أبي هريرة»(١).

واضح أن الإمام ابن أبي حاتم لم يقصد استيعاب جميع من صح للحسن سماعه منه، لذا قال بعد أن عدّد جملة منهم: «وغيرهم».

ثم نفى سماعه من بعض الصحابة، ولم ينفِ سماعه من أبي بكرة، فهذا النص محتمل في تصحيح سماع الحسن من أبي بكرة، ويزيده وضوحاً هذا النص الصريح قال ابن أبى حاتم \_ رحمه الله \_:

«حدثنا محمد بن سعيد بن بلخ قال: سمعت عبدالرحمٰن بن الحكم يقول: سمعت جريراً يقول: سألت بهزاً عن الحسن، من لقي من أصحاب رسول الله؟ فقال: سمع من ابن عمر حديثاً، وسمع من عمران بن حصين شيئاً، وسمع من أبي بكرة شيئاً» (٣).

<sup>(</sup>١) الجرح والتعديل: ج٣ ترجمة ١٧٧.

 <sup>(</sup>۲) هو بهز بن أسد العمى تقدمت ترجمته.

<sup>(</sup>٣) ابن أبي حاتم المراسيل: دار الكتب العلمية ـ بيروت ص٤٤٠

وقال الإمام علي ابن المديني في علله:

"سمع الحسن البصري من عثمان بن عفان ـ وهو غلام ـ يخطب، ومن عثمان بن أبي العاص، ومن أبي بكرة "(١).

وقد عد الحافظ المزي من روى عنهم الحسن فذكر أبا بكرة نفيع بن الحارث الثقفي (٢).

وقال الحافظ الذهبي في ترجمة الحسن من كتابه سير أعلام النبلاء:

«وقد روى بالإرسال عن طائفة، كعلي، وأم سلمة، ولم يسمع منها، ولا من أبي موسى، ولا من ابن سريع، ولا من عبدالله بن عمرو، ولا من عمر بن تغلب، ولا من عمران، ولا من أبي برزة، ولا من أسامة بن زيد، ولا من ابن عباس، ولا من عقبة بن عامر، ولا من أبي هريرة، ولا من جابر، ولا من أبي سعيد قاله يحيى بن معين» (٣).

وقال الإمام يحيى بن معين في تاريخه:

«لم يسمع الحسن من أبي بكرة، قيل له: فإن مبارك بن فضالة يقول: عن الحسن قال حدثنا أبو بكرة، قال ليس بشيء (٤).

وقال الذهبي أيضاً في تاريخ الإسلام في ترجمة الحسن:

«قال علي بن المديني: لم يسمع الحسن من أبي موسى الأشعري، ولا من عمر بن تغلب ولا من الأسود بن سريع، ولا من عمران، ولا من أبي بكرة»(٥).

<sup>(</sup>١) العلل ومعرفة الرجال. تحقيق د. عبدالمعطي أمين قلعجي. دار الوعي. حلب. ط الأولى ص٩٠٠.

<sup>(</sup>٢) تهذيب الكمال: ج٦ ص٩٩.

<sup>(</sup>٣) سير أعلام النبلاء: ج٤ ص٥٦٦.

 <sup>(</sup>٤) تاريخ يحيى ابن معين ـ رواية الدوري عنه ـ تحقيق أحمد نور السيف، ج٤ ص٣٢٢.

<sup>(</sup>٥) تاريخ الإسلام: تحقيق د. عمر عبدالسلام تدمري ـ دار الكتاب العربي ـ ط سنة 1810هـ ـ ١٩٩٠م ـ ج٧ ص٤٨.

فهذا النص الذي أورده الذهبي مخالف لما نقلته آنفاً من علل ابن المديني، والظاهر أن النص الأول المنقول من العلل هو الصحيح لأنه يوافق ما حكاه البخاري في صحيحه عن ابن المديني، ويبدو أن الإمام الذهبي كتب هذا من حفظه فوهم في نفي سماع الحسن من أبي بكرة، ويرجح هذا الاحتمال أننا لا نجد هذا النص بهذا الاختصار في علل ابن المديني بل نجده فرق الكلام على سماع الحسن في صفحات من العلل (۱) والإمام الذهبي قد ذكرها هنا مختصرة، ولم يسق كل من قال عنه ابن المديني أن الحسن لم يسمع منه.

أما بالنسبة للإمام يحيى بن معين، فنعم لم يصح عنده سماع الحسن من أبي بكرة، وذلك لأن الطريق التي ورد منها التصريح بالسماع طريق ضعيفة، وسبب ضعفها كما أشار إليه ابن معين هو مبارك بن فضالة.

فمبارك هذا قال فيه الحافظ \_ رحمه الله \_:

«فمبارك بن فضالة، بفتح الفاء وتخفيف المعجمة، أبو فضالة البصري، صدوق يدلس ويسوي، من السادسة، مات سنة ست وستين، على الصحيح/ خت، د، ت، ق/»(٢).

«قال أبو طالب عن أحمد بن حنبل: كان مبارك بن فضالة يرفع حديثاً كثيراً، ويقول في غير حديث عن الحسن. قال حدثنا عمران قال حدثنا ابن مغفل، وأصحاب الحسن لا يقولون ذلك، غيره»(٣).

فمبارك هذا يخالف أصحابه في أحاديث الحسن، ويذكر للحسن سماعاً لم يصح. ومن ثم لم يعتمد ابن معين ـ رحمه الله ـ على إثبات سماع الحسن من أبى بكرة برواية مبارك بن فضالة.

أما الإمام البخاري فإنه أثبت سماع الحسن من أبي بكرة برواية

<sup>(</sup>١) انظر العلل ومعرفة الرجال ص ٦٠ ـ ٧٤.

<sup>(</sup>٢) التقريب ص١٩٥.

<sup>(</sup>٣) تهذيب الكمال: ج٨٨ أص١٨٤، والجرح والتعديل: ج٨ ت٥٥٥٠.

إسرائيل أبي موسى البصري، وهو ثقة كما قال الحافظ.

قال الإمام البخاري: «حدثنا صدقة حدثنا ابن عيينة حدثنا أبو موسى، عن الحسن سمع أبا بكرة سمعت النبي ﷺ على المنبر، والحسن ينظر إلى الناس مرة وإليه مرة، ويقول: «ابني هذا سيد ولعل الله أن يصلح به بين فئتين»(١).

واستشهد أيضاً برواية مبارك بن فضالة (فقد أخرج البخاري حديث الكسوف من طرق عن الحسن، علق بعضها، ومن جملة ما علقه فيه رواية موسى بن إسماعيل عن مبارك بن فضالة عن الحسن قال: أخبرني أبو بكرة فهذا معتمده في إخراج حديث الحسن، ورده على من نفى أنه سمع من أبي بكرة باعتماده على إثبات من أثبته) (٢).

فلما صح سماع الحسن من أبي بكرة عند الإمام البخاري أخرج له في صحيحه، ولم ينفرد الإمام البخاري بإخراج حديث الحسن عن أبي بكرة بل قد أخرج له كثير من الأئمة.

وإليك الأحاديث التي رواها الحسن عن أبي بكرة مع ذكر من أخرجها من الأثمة (٣):

حدیث «رأیت النبي ﷺ، والحسن إلى جنبه یقول إن ابني هذا سید» رواه البخاري في كتاب الصلح، حدیث رقم (۲۷۰٤)، وفي كتاب المناقب، حدیث رقم (۳۲۲۹)، وفي كتاب فضائل الصحابة حدیث رقم (۳۷٤٦)، وفي كتاب الفتن حدیث رقم (۷۱۰۹).

والترمذي في سننه، في كتاب المناقب حديث رقم (١٠٢) وقال حسن صحيح.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في كتاب فضائل الصحابة، باب مناقب الحسن والحسين -رضى الله عنهما ـ رقم (٣٧٤٦) ج٧ ص١١٨٠.

<sup>(</sup>۲) هدې الساري ص۳۷۲.

 <sup>(</sup>٣) انظر تحفة الأشراف للمزي - تحقيق عبدالصمد شرف الدين - مطبعة المكتب الإسلامي - الدار القيمة. الطبعة الثانية ١٣٠٣هـ، ١٩٧٣م - ج٩ ص٣٨ - ٤٢.

- والنسائي في السنن الكبرى في كتاب المناقب.
- ٢ ـ حديث أنه انتهى إلى النبي ﷺ وهو راكع فركع دون الصف
- أخرجه البخاري في كتاب الأذان حديث رقم (٧٨٣)، وأبو داود في كتاب الصلاة، والنسائي في الصلاة أيضاً. قال الحافظ: «وقد أعله
- بعضهم بأن الحسن عنعنه، وقيل إنه لم يسمع من أبي بكرة، وإنما يروي عن الأحنف عنه، ورد هذا الإعلال برواية سعيد بن أبي عروبة
- عن الأعلم قال: «حدثني الحسن أن أبا بكرة حدثه» أخرجه أبو داود والنسائي (١).
- ٣ ـ حديث نفعني الله بكلمة سمعتها من رسول الله ﷺ: «لن يفلح قوم ولوا أمرهم امرأة».
- رواه البخاري في كتاب المغازي حديث رقم (٤٤٢٥)، وفي كتاب الفتن حديث رقم (٧٠٩٩) وقال الفتن حديث أيضاً (٧٥) وقال صحيح، والنسائي في القضاة باب (٨).
- عدیث «کنا مع النبي ﷺ فانکسفت الشمس فخرج یجر رداءه فصلی بهم رکعتین».
- رواه البخاري في كتاب الكسوف حديث رقم (١٠٤٠)، وفي كتاب اللباس باب (٢) حديث (٢).
  - ورواه النسائي في كتاب الصلاة باب (٦٢٣) حديث (٧).
- فهذه أحاديث الحسن عن أبي بكرة عند البخاري، وقد شاركه في تخريجها من ذكرت من الأئمة، وله أحاديث أخرى عن أبي بكرة أيضاً لم يخرجها البخاري وخرجها غيره من الأئمة كأبي داود والترمذي والنسائي وابن ماجه وأحمد والبيهقي وابن حبان (٢).

<sup>(</sup>۱) فتح الباري: ج۲ ص۲۱۳.

<sup>(</sup>٢) انظر تحفة الأشراف: ج٩ ص٣٨ ـ ٤٢.

وخلاصة القول: إن سماع الحسن من أبي بكرة مختلف فيه بين مثبت وناف.

فالمثبتون لسماعه كثير من الأئمة: كابن المديني، والبخاري، والترمذي، وابن أبي حاتم، وابن حبان، وأحمد، وأبو داود، والبيهقي فكل هؤلاء يصححون حديثه عن أبي بكرة.

وقد نفى سماعه بعض الأئمة كالدارقطني ـ رحمه الله ـ وابن المديني فيما نقله الذهبي ـ إن صح النقل ـ ويحيى بن معين، لضعف الطريق التي ورد فيها السماع عنده.

والصواب صحة سماع الحسن من أبي بكرة وقد بينت ـ بحمد الله وتوفيقه ـ أن البخاري لم ينفرد بإثبات سماعه ولا بتصحيح حديثه، فقد أثبت سماعه جمع من الأئمة النقاد، وصحح حديثه كثير من الأئمة في كتبهم، ولا يفوتني أن أنبه على أن الحسن يروي عن أبي بكرة مباشرة من غير واسطة كما تقدم، ويروي عنه أيضاً بواسطة الأحنف بن قيس، وقد أخرج البخاري أيضاً حديث الأحنف بن قيس عن أبي بكرة (١).

حديث عبدالله بن الزبير قال: قال النبي على: «من لبس الحرير في اللخرة».

فهذا الحديث أورده البخاري في صحيحه (٢)، وقد انتقده الدارقطني بما يفيد أنه مرسل، حيث قال ـ رحمه الله ـ وأخرج البخاري عن سليمان بن حرب عن حماد بن ثابت عن ابن الزبير قال: قال النبي ﷺ: «من لبس الحرير في الدنيا لم يلبسه في الآخرة».

<sup>(</sup>۱) كتاب الْفتن، باب إذا التقى مسلمان بسيفهما، حديث رقم (۷۰۸۳) ج١٣ ص٣٥ (مع الفتح).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في كتاب اللباس، باب لبس الحرير للرجال، وقدر ما يجوز منه حديث رقم (٥٨٣٣)، وعقبه بروايتي: أبي ذبيان خليفة بن كعب، وأم عمرو بنت عبدالله بن الزبير، وفيهما يقول ابن الزبير: سمعت عمر يقول قال النبي على: «من لبس الحرير» رقم (٥٨٣٤) ج١٠ ص٢٩٦ (مع الفتح).

قلت: لم يسمعه ابن الزبير من النبي ﷺ، إنما سمع من عمر، قاله أبو ذبيان (١) وأم عمرو (٢) عنه (٣).

قال الحافظ \_ بعد ذكره كلام الدارقطني \_:

«هذا تعقب ضعيف، فإن ابن الزبير صحابي، فهبه أرسل فكان ماذا؟ وكم في الصحيح مرسل صحابي، وقد اتفق الأئمة قاطبة على قبول ذلك إلا من شذ ممن تأخر عصره عنهم فلا يعتد بخلافه (٤٠).

وقال الحافظ أيضاً في شرحه لهذا الحديث: «هذا من مرسل ابن الزبير، ومراسيل الصحابة محتج بها عند جمهور من لا يحتج بالمراسيل، لأنهم إما أن يكون عند الواحد منهم عن النبي في أو عن صحابي آخر، واحتمال كونها عن تابعي لوجود رواية بعضا لصحابة عن بعض التابعين نادر، لكن تبين من الروايتين بعد هذا أن ابن الزبير إنما حمله عن النبي في الواسطة عمر (١٠٠).

فالحديث إذن مسند، ولا وجه لإعلاله بالإرسال.

فهذه نماذج من أحاديث في صحيح البخاري يرى الإمام الدارقطني بأنها مرسلة أو منقطعة، وقد بينت أن البخاري ـ رحمه الله ـ يرى بأنها مسندة لذا أوردها في صحيحه.

#### \* \* \*

<sup>(</sup>۱) هو خليفة بن كعب التميمي، البصري، ثقة من الرابعة، روى له البخاري ومسلم والنسائي (التقريب ص١٩٥).

<sup>(</sup>٢) هي أم عمرو بنت عبدالله بن الزبير بن العوام الأسدية مقبولة، روى لها البخاري تعليقاً والنسائي (التقريب ص٧٥٧).

 <sup>(</sup>٣) التتبع ـ دراسة وتحقيق: مقبل بن هادي الوادعي ـ دار الكتب العلمية ـ الطبعة الثانية
 ١٤٠٥هـ ـ ١٩٨٥م، ص٣٠٦٠٠

<sup>(</sup>٤) هدي الساري ص ٣٩٧ وانظر تفصيل القول في مراسيل الصحابة في أسباب اختلاف المحدثين لخلدون الأحدب ج١ ص ٢٢٠ ـ ٢٢٤.

<sup>(</sup>٥) الفتح: ج١٠ ص٣٠١.

# المطلب الخامس التدليس وموقف البخاري من أحاديث المدلسين

#### تعريف التدليس:

التدليس لغة مشتق من الدلس بفتحتين، وهو اختلاط الظلام بالنور ويسمى المدلس بذلك لاشتراكهما في الخفاء والتغطية كأنه لتغطيته على الواقف عليه أظلم أمره، ومنه التدليس في البيع يقال: دلس فلان على فلان أي ستر عنه العيب الذي في متاعه (١).

#### أقسام التدليس:

قسمه العلماء إلى أقسام عدة، فمنهم من قسمه إلى ستة أقسام كالإمام الحاكم النيسابوري في كتاب «معرفة علوم الحديث» (٢) وهذه الأقسام هي:

**الأول:** من دلس عن الثقات الذين هم في الثقة مثل المحدث أو فوقه أو دونه إلا أنهم لم يخرجوا من عداد الذين تقبل أخبارهم.

الثاني: قوم يدلسون الحديث فيقولون: قال فلان، فإذا وقع إليهم من ينفر عن سماعاتهم، ويلح ويراجعهم ذكروا فيه سماعاتهم.

الثالث: قوم دلسوا عن أقوام مجهولين لا يدرى من هم ولا من أين هم.

الرابع: قوم دلسوا أحاديث رووها عن المجروحين فغيروا أساميهم وكناهم كي لا يعرفوا.

**الخامس**: قوم دلسوا عن قوم سمعوا منهم الكثير، وربما فاتهم الشيء عنهم، فيدلسونه.

<sup>(</sup>١) لسان العرب والقاموس المحيط مادة (دلس).

<sup>(</sup>٢) معرفة علوم الحديث ص١٢٨ ـ ١٢٠٠٠.

السادس: قوم رووا عن شيوخ لم يروهم قط، ولم يسمعوا منهم وإنما قالوا: قال فلان. نحمل ذلك منهم على السماع، وليس عندهم عنهم سماع عال ولا نازل.

وقد مثل الحاكم لكل قسم من هذه الأقسام بعدة أمثلة. ونلاحظ أن الحاكم قد اعتمد في هذا التقسيم على حالات المدلسين

كما نلاحظ أن بعض الأقسام متداخلة في بعض، لذا ترى من جاء بعد الحاكم قد اختصر هذا التقسيم إلى ثلاثة أقسام، كالحافظ العراقي في شرحه لألفيته (١) وفي شرحه على مقدمة ابن الصلاح (٢).

وهذه الأقسام هي أ

الأول: تدليس الإسناد.

الثاني: تدليس الشيوخ. الثالث: تدليس التسوية.

ومن العلماء من قسمه إلى قسمين فقط هما:

تدليس الإسناد وتدليس الشيوخ. وقد ذهب إلى هذا ابن الصلاح  $\binom{(7)}{2}$  والنووي وابن كثير  $\binom{(8)}{2}$  والطيبي وابن حجر  $\binom{(8)}{2}$  والسخاوي  $\binom{(8)}{2}$ وغيرهم.

<sup>(</sup>١) شرح العراقي المسمى فتح المغيث: ج١ ص١٧٩ - ١٩١٠.

<sup>(</sup>٢) التقييد والإيضاح ص٧٨.

<sup>(</sup>٣) علوم الحديث ص٦٦.

التقريب (مع التدريب): إج١ ص٢٢٣.

<sup>(</sup>٥) اختصار علوم الحديث ص٠٥٠

الخلاصة في أصول الحديث ص٧٤. (٦)

النكت على كتاب ابن الصلاح ص٧٤٤. **(V)** 

فتح المعيث: ج1 ص١٦٩. **(A)** 

قال الحافظ البلقيني: «الأقسام الستة التي ذكرها الحاكم داخلة تحت القسمين السابقين، فالقسم الأول والثاني والثالث والخامس والسادس داخلة تحت القسم الأول، والرابع عين القسم الثاني ـ أي تدليس الشيوخ وما عده العراقي قسماً ثالثاً ـ وهو تدليس التسوية داخل تحت القسم الأول وهو تدليس الإسناد(۱).

وعند التدقيق، نلاحظ أن الأقسام كلها تعود إلى تدليس الإسناد لأن الإسناد يتكون من الشيوخ، والصيغ الدالة على التحمل، فإخراج الشيوخ من الإسناد وإبقاء الصيغ الدالة على التحمل أمر غير سليم، ومن هنا يمكن أن نقول إن هذه التقسيمات اعتبارية فقط ترجع إلى أحوال المدلسين وليست تقسيمات حقيقية ترجع إلى التدليس في حد ذاته فالتدليس موضوعه الإسناد؛ شيوخه وما يدل على الاتصال بينهم.

# تعريفه اصطلاحاً:

نذكر تعريف العلماء لقسمى التدليس.

#### أ ـ تدليس الإسناد:

اختلف تعاريف العلماء له. فقد عرفه الإمام البزار (ت٣٩٢هـ) بقوله: «هو أن يروي عمن سمع منه ما لم يسمع منه من غير أن يذكر أنه سمعه منه»<sup>(٢)</sup>.

وبمثل تعريف البزار عرفه الإمام أبو الحسن القطان الفاسي (ت٦٢٨ه) في كتابه بيان الوهم والإيهام (٢) وفصل ابن عبدالبر في تعريفه (٤) لكنه لم يخرج عن مضمون تعريف البزار، وهؤلاء يشترطون اللقي والسماع في حد التدليس.

<sup>(</sup>١) محاسن الاصطلاح ص١٦٨.

<sup>(</sup>٢) فتح المغيث: ج١ ص١٩٧، وشرح العراقي لألفيته: ج١ ص١٨٠.

<sup>(</sup>٣) فتح المغيث: ج١ ص١٩٧، والنكت ص٢٤٢.

<sup>(</sup>٤) انظر التمهيد: ج١ ص١٥.

وذهب آخرون إلى التوسع في مدلول التدليس، فيمثل عندهم من سمع، ومن أدرك ولم يسمع، ومن هؤلاء الإمام ابن الصلاح ـ رحمه الله ـ

«تدليس الإسناد: وهو أن يروي عمن لقيه ما لم يسمع منه موهما أنه سمعه منه، أو عمن عاصره، ولم يلقه موهما أنه لقيه وسمع منه»(١).

وبمثل تعريف ابن الصلاح عرفه النووي<sup>(٢)</sup> وابن كثير<sup>(٣)</sup> والعراقي<sup>(٤)</sup> وذكر أن تعريف ابن الصلاح هو المشهور بين أهل الحديث.

لكن الحافظ ابن حجر لم يرتضِ هذا، وفرق بين النوعين باعتبار أن التدليس يختص بمن روى عمن عرف لقاؤه إياه، وأما إذا عاصره ولم يعرف أنه لقيه فهو المرسل الحفي<sup>(ه)</sup>.

وهو الظاهر أيضاً من صنيع الحافظ العلائي ـ رحمه الله ـ حيث تكلم على التدليس بنوعيه ثم أفرد للمرسل الخفي باباً مستقلًا في كتابه جامع التحصيل والرأي الذي ذهب إليه ابن حجر هو المعتمد لما يلي:

أولًا: إنه قول المتقدمين من أهل الحديث كما سبق نقله عنهم.

ثانياً: إنه يفرق تفريقاً دقيقاً بين المدلس والمرسل الحفي. وهذا التفريق له أثره الواضح في القبول والرد، لأن حكمنا على الحديث بالتدليس يستلزم رده أما حكمنا عليه بالإرسال الخفي فيعني قبوله عند من يقبل المداسل.

<sup>(</sup>١) علوم الحديث ص٦٦.

<sup>(</sup>۲) التقريب ص۲۲۳ ـ ۲۲۴.

 <sup>(</sup>٣) اختصار علوم الحديث ص٠٥٠.
 (٤) التقييد والإيضاح ص٠٨٠.

<sup>(</sup>٤) التقييد والإيضاح ص٠٨.

<sup>(</sup>٥) نزهة النظر ص٣٩ ـ ٤٠.

#### ب ـ تدليس الشيوخ:

هو أن يروي الراوي عن شيخ حديثاً سمعه منه فيسميه أو يكنيه أو ينسبه أو يصفه بما لا يعرف به كي لا يعرف (١).

ويمكن أن نضع تعريفاً للتدليس يشمل القسمين وهو: «التدليس إخفاء عيب في الإسناد ظهوره يكون سبباً في ضعفه أو انقطاعه» فعيوب الإسناد التي تكون سبباً في ضعفه هي: ضعف الرواة، وجهالتهم، وجرحهم

والعيوب التي تكون سبباً في انقطاع الإسناد، كعدم السماع مطلقاً أو عدم لقاء الرواة بعضهم بعضاً أو عدم السماع منهم في خصوص ذلك الحديث.

#### حكم التدليس:

قال الخطيب البغدادي \_ رحمه الله \_: «التدليس متضمن للإرسال لا محالة، لإمساك المدلس عن ذكر الواسطة، وإنما يفارق حال المرسل بإيهامه السماع ممن لم يسمع فقط، وهو الموهن لأمره فوجب كون التدليس متضمناً للإرسال، والإرسال لا يتضمن التدليس، لأنه لا يقتضي إبهام السماع ممن لم يسمع منه»(٢) فالتدليس يشبه المرسل في كون كل منهما منقطع، ويختلف عنه بأن الإرسال انقطاع ظاهر والتدليس انقطاع خفي مع أن راويه يذكره بصيغة توهم الاتصال، ولهذا لم يذم العلماء من أرسل وذموا من دلس.

ولقد اختلف العلماء في قبول رواية من عرف بهذا التدليس، ولقد ذكر هذا الخلاف الإمام ابن الصلاح في مقدمته، فقال ـ رحمه الله ـ: «ثم اختلفوا في رواية من عرف بهذا التدليس (أي تدليس الإسناد) فجعله فريق من أهل الحديث والفقهاء مجروحاً بذلك، وقالوا: لا تقبل روايته بحال بين

<sup>(</sup>١) علوم الحديث ص٦٦.

<sup>(</sup>٢) الكفاية ص٣٩٥.

السماع أو لم يبين، والصحيح التفصيل وأن ما رواه المدلس بلفظ محتمل لم يبين فيه السماع والاتصال حكمه حكم المرسل وأنواعه وما رواه بلفظ مبين للاتصال نحو «سمعت» و«حدثنا» و«أخبرنا» وأشباهها فهو مقبول محتج به.

وفي الصحيحين وغيرهما من الكتب المعتمدة من حديث هذا الضرب كثير جداً كقتادة، والأعمش، والسفيانين، وهشيم بن بشير، وغيرهم، وهذا أن التدليس ليس كذباً، وإنما هو ضرب من الإيهام بلفظ محتمل (() وبهذا التفصيل قال الحافظ العلائي - رحمه الله (٢) - وقال الحافظ ابن حجر: «وحكم من ثبت عنه التدليس إذا كان عدلاً أن لا يقبل منه إلا ما صرح فيه بالتحديث على الأصح» (٣) كما تعقب الحافظ ابن حجر الإمام ابن الصلاح في قوله: «وفي الصحيحين وغيرهما من الكتب المعتمدة من حديث هذا الضرب كثير جداً».

قال ابن حجر: «أورد المصنف هذا محتجاً به على قبول رواية المدلس إذا صرح، وهو يوهم أن الذي في الصحيحين وغيرهما من الكتب المعتمدة من حديث المدلسين مصرح في جميعه وليس كذلك، بل في الصحيحين وغيرهما جملة كثيرة من أحاديث المدلسين بالعنعنة.

وقد جزم المصنف في موضع آخر، وتبعه النووي وغيره، بأن ما كان في الصحيحين وغيرهما من الكتب الصحيحة عن المدلسين، فهو محمول على ثبوت سماعه من جهة أخرى، وتوقف في ذلك المتأخرين الإمام صدر الدين بن المرحل وقال في «كتاب الإنصاف»: «إن في النفس من هذا الاستثناء غصة، لأنها دعوى لا دليل عليها، ولا سيما أنا قد وجدنا كثيراً من الحفاظ يعللون أحاديث وقعت في الصحيحين أو أحدهما بتدليس

علوم الحديث ص٧٧ ـ ٦٨.

<sup>(</sup>٢) جامع التحصيل في أحكام المراسيل ـ حققه وقدم له وخرّج أحاديثه: حمدي عبدالمجيد السلفي ـ عالم الكتب. الطبعة الثانية ١٤٠٧هـ ـ ١٩٨٦م، ص٩٨ ـ ٩٩.

<sup>(</sup>٣) نزهة النظر ص٣٩.

رواتهما» وكذلك استشكل ذلك قبله العلامة ابن دقيق العيد فقال: «لا بد من الثبات على طريقة واحدة، إما القبول مطلقاً أو الرد مطلقاً، في كل كتاب، وأما التفرقة بين ما في الصحيح من ذلك وما خرج عنه فغاية ما يوجه به أحد أمرين: إما أن يدعى أن تلك الأحاديث عرف صاحب الصحيح صحة السماع فيها. قال: وهذا إحالة على جهالة، وإثبات أمر بمجرد الاحتمال.

وإما أن يدعى أن الإجماع عى صحة ما في الكتابين دليل وقوع السماع في هذه الأحاديث، وإلا كان أهل الإجماع على الخطأ، وهو ممتنع».

وفي أسئلة الإمام تقي الدين السبكي للحافظ أبي الحجاج المزي «وسألته عما وقع في الصحيحين من حديث المدلس معنعناً هل نقول: إنهما اطلعا على اتصالها...

فقال: كذا يقولون وما فيه إلا تحسين الظن بهما، وإلا ففيهما أحاديث من رواية المدلسين ما توجد من غير تلك الطرق التي في الصحيحين».

قلت (القائل ابن حجر) وليست الأحاديث التي في الصحيحين بالعنعنة عن المدلسين كلها في الاحتجاج، فيحمل كلامهم هنا على ما كان منها في الاحتجاج فقط، أما ما كان في المتابعات فيحتمل أن يكون حصل التسامح في تخريجها كغيرها (١٠).

وهذه الإشكالات التي أوردها هؤلاء الحفاظ المتأخرون مردها إلى أنهم يقررون قواعد عامة مطردة بمعزل عن صنيع الأئمة في كتبهم فإذا وجدوا ما يخالف تلك القواعد حاولوا جاهدين الجواب عنهم، وكان من المفترض أن يكون الواقع التطبيقي هو المنطلق الذي تستمد منه القواعد والأحكام.

ولو تأملنا مسألة التدليس وأحاديث المدلسين من خلال الواقع التطبيقي عند الإمام البخاري تتضح لنا الحقائق التالية:

<sup>(</sup>۱) النكت على كتاب ابن الصلاح ص٢٥٥ ـ ٢٥٦.

- ١ ـ أن الإمام البخاري قد أخرج أحاديث كثير ممن وصف بالتدليس، وهذا يقتضي أن التدليس ليس بجرح ترد به الرواية، ويقدح به في العدالة.
  - ٧ \_ إن الإمام البخاري أكثر ما يخرج لهؤلاء في التعاليق والاستشهاد.

٣ - خرج الإمام البخاري لبعض المدلسين في الأصول احتجاجاً إما لتصريحهم بالسماع، أو لأنهم توبعوا على أحاديثهم، أو لشيوخ أكثروا عنهم بحيث لم يفتهم من أحاديثهم شيء، أو من طريق من لا يأخذ عنهم إلا ما صرحوا فيه بالسماع أو لكون هؤلاء المدلسين لا يدلسون إلا عن الثقات.

# أصناف المدلسين في صحيح البخاري:

١ ـ المدلسون الذين أخرج البخاري أحاديثهم متابعة واستشهاداً:

وهؤلاء مثل: بقية بن الوليد، عيسى بن موسى غنجار، مبارك بن فضالة، محمد بن إسحاق، محمد بن عجلان.

٢ \_ المدلسون الذين أخرج البخاري أحاديثهم احتجاجاً:

وهؤلاء يخرج أحاديثهم بطرق مختلفة:

أ \_ من الطرق المصرح فيها بالسماع: مثل:

حميد بن أبي حميد الطويل: كان يدلس وقد اعتنى البخاري بطرق حديثه التي فيها التصريح بالسماع(١).

ب \_ من طريق من كان لا يأخذ عنهم إلا ما صرحوا فيه بالسماع: مثل:

الأعمش: فقد اعتمد البخاري في تخريج حديثه على حفص بن غياث لأنه كان يميز بين ما صرح فيه الأعمش بالسماع وبين ما دلسه (٢).

<sup>(</sup>۱) هدي الساري ص19.

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه ص٤١٨.

ج ـ من لا يدلس إلا عن الثقات أو تدليسهم نادر، وهؤلاء مثل(١):

إبراهيم بن يزيد النخعي، إسماعيل بن أبي خالد، بشير بن المهاجر، الحسن بن ذكوان، الحسن البصري، الحكم بن عتبة، حماد بن أسامة، سعيد بن أبي عروبة، سفيان الثوري، سفيان بن عيينة، شريك القاضي، ومحمد بن حازم أبو معاوية الضرير، وغيرهم.

إن تخريج الإمام البخاري روايات بعض المدلسين دون أن يكون هناك تصريح بالسماع مما يدل على أن قاعدة «المدلس لا يقبل منه إلا ما صرح فيه بالتحديث» ليس قاعدة مطردة بل لها استثناءات.

فهناك بعض المدلسين من يكون تدليسه نادراً في بعض الروايات أو لا يدلس فيها أصلًا مع كونه معروفاً بالتدليس، مثل هشيم بن بشير المشهور بالتدليس إلا أنه لا يكاد يدلس في حديثه عن حصين بن عبدالرحمٰن فعنعنته محمولة على الاتصال، قال الإمام أحمد: «هشيم لا يكاد يدلس عن حصين» (٢).

ذلك لأنه لازمه ملازمة طويلة وأكثر سماعه منه بحيث لم يفت له من أحاديثه شيء، ولذا قالوا: «هشيم أعلم الناس بأحاديث حصين».

وكذلك سفيان الثوري فقد وصف بالتدليس عن الضعفاء إلا أن الإمام البخاري قال: «لا أعرف لسفيان عن حبيب بن أبي ثابت، ولا عن سلمة بن كهيل، ولا عن منصور، وذكر شيوخاً كثيرة، لا أعرف لسفيان عن هؤلاء تدليساً، ما أقل تدليسه»(٣).

ومن هؤلاء الشيوخ، الأعمش وابن جريج، وأبو إسحاق ومعمر ويحيى بن أبي كثير، لأنه قلما يفوت له من أحاديثهم لطول الملازمة وكثرة السماع.

<sup>(</sup>١) النكت ص ٢٥٧.

<sup>(</sup>٢) شرح العلل ص٣٨٩.

٣) نفس المصدر ص٣٨٩، وفتح المغيث: ج١ ص٢١٩ والنكت ص٢٥٣.

وكذلك الأعمش فقد قال الحافظ الذهبي: "وهو يدلس وربما دلس عن ضعيف، وهو لا يدري به فمتى قال حدثنا فلا كلام، ومتى قال عن تطرق إليه احتمال التدليس إلا في شيوخ له أكثر عنهم كإبراهيم، وابن أبي وائل، وأبي صالح السمان، فإن روايته عن هذا الصنف محمولة على

وكذلك ابن جريج فإنه كان يدلس عن غير عطاء فأما عن عطاء فلا، قال: إذا قلت: قال عطاء فأنا سمعته منه وإن لم أقل سمعت، وإنما قال هذا لأنه كان يرى أنه قد استوعب ما عند عطاء»(٢).

كما أن بعض المدلسين إذا جاء حديثهم من طريق بعض الرواة فتحمل عنعنتهم على الاتصال لأنهم لا يقبلون منهم إلا ما سمعوا من شيوخهم مثل عكرمة بن عمار اليمامي، وقتادة، والأعمش ولأبي إسحاق وأبي الزبير وسفيان الثورى.

فعكرمة قد ذكره الحافظ ابن حجر في المرتبة الثالثة من مراتب المدلسين لكن إذا جاء حديثه من طريق سفيان الثوري فتحمل عنعنته على الاتصال لأنه كان يوقفه عند كل حديث قل: «حدثني» و«سمعت»(٣).

وأما قتادة والأعمش وأبو إسحاق فلا تضر عنعنتهم إذا روى عنهم شعبة فإنه كان يقول: «كفيتكم تدليس ثلاثة: الأعمش وإسحاق وقتادة»(٤)

قال الحافظ: «وهي قاعدة حسنة تقبل أحاديث هؤلاء إذا كانت عن شعبة ولو عنعنوها»(٥).

وقال الإسماعيلي: «يحيى القطان لا يروي عن زهير إلا ما كان

<sup>(</sup>١) ميزان الاعتدال: ج٢ ص ٢٢٤،

<sup>(</sup>۲) التنكيل: ج۲ ص١٠٠.

<sup>(</sup>٣) الجرح والتعديل: ج1 أص٦٨.

<sup>(</sup>٤) النكت على ابن الصلاح ص٢٥٢.

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه ص٢٥٢.

مسموعاً لأبي إسحاق فإذا عنعن زهير عن أبي إسحاق وكان من طريق يحيى القطان فلا يضر ذلك ويحمل على الاتصال»(١).

وأبو الزبير عن جابر إذا روى عنه الليث بن سعد فعنعنته محمولة على الاتصال (٢).

إلى غير ذلك من الأمثلة والشواهد التي تدل على صحة ما ذهب إليه الإمام البخاري من عدم اعتبار أحاديث المدلسين على طريقة واحدة.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه. وانظر: الموازنة في تصحيح الأحاديث وتعليلها - للدكتور حمزة المليباري - ط٢ بقسنطينة ص١٢٠ - ١٢٤.

# الفصل الثالث منهج تعليل الأحاديث عند الإمام البخاري

المبحث الأول: الأحاديث المعلولة في الجامع الصحيح.

المبحث الثاني: التفرد وأثره في التعليل.

المبحث الثالث: المخالفة وأثرها في التعليل.

المبحث الرابع: زيادات الثقات.

# المبحث الأول المعلولة في الجامع الصحيح

المطلب الأول: تعريف العلة وبيان مواضعها، وحكمها ودلائلها.

المطلب الثاني: الأحدايث المنتقدة في صحيح البخاري وتصنيفها.

المطلب الأول تعريف العلة وبيان مواضعها وحكمها ودلائلها

#### تمهيد:

إن الجامع الصحيح للإمام البخاري من أصح الكتب في الحديث بل أصحها، ومع ذلك فهو جهد بشري ليس كاملًا ولا معصوماً، ومن هنا نجد بعض الأئمة الحفاظ قد تكلموا على بعض الأحاديث في هذا الكتاب، وبينوا فيها عللًا تجعلها قاصرة على رتبة الصحة، وقبل الخوض في ذكر هذه الانتقادات وتقويمها يجدر بنا أن نعرف العلة ومواضعها ودلائلها، ثم نتعرض إلى الأحاديث المنتقدة في جامع الصحيح، ومناهج هؤلاء الأئمة في انتقاداتهم وكذلك طريقة من حاول الدفاع عن الصحيح والرد على هذه الانتقادات.

#### تعريف العلة:

#### ١ \_ لغة:

قال الفيروزآبادي:

«العلة بالكسر: المرض، عل، يعل، واعتل، وأعله الله تعالى، فهو معل، وعليل، ولا نقول معلول»(١) ويرى كثير من العلماء أن معلول خلاف القياس، لأن القياس أن يقال معل من أعل قال ابن الصلاح: «ويسميه أهل الحديث: المعلول، وذلك منهم ومن الفقهاء في قولهم في باب القياس العلة والمعلول. مرذول عند أهل العربية واللغة»(٢).

وتبعه على ذلك النِووي وقال: إنه لحن، وتبعه السيوطى أيضاً<sup>٣٦</sup>

لكن قال الفيومي: «العلة المرض الشاغل، والجمع علل مثل سدرة وسدر، وأعله الله فهو معلول، قيل: من النوادر التي جاءت على غير قياس، وليس كذلك، فإنه من تداخل اللغتين، والأصل، أعله الله فعل، فهو معلول، فيكون على القياس، وجاء معل على القياس، ولكنه قليل الاستعمال»<sup>(٤)</sup>.

وأورد الحافظ العراقي في «التقييد والإيضاح» استعمال معلول عن عدد من أهل اللغة منهم قطرب، وابن القوطية، والمطرزي والجوهري<sup>(ه)</sup>.

وجاء في مختار الصحاح: «والعلة: المرض، وحدث يشغل صاحبه عن وجهه كأن تلك العلة صارت شغلًا ثانياً منعه عن شغله الأول؛ واعتل: أي: مرض، فهو عليل، ولا أعلك الله أي لا أصابك بعلة»<sup>(٦)</sup>.

<sup>(</sup>١) القاموس المحيط: ج٤ ص٧١. (٢) علوم الحديث ص٨١.

<sup>(</sup>٣) التقريب مع شرحه التدريب: ج١ ص٢٥١.

المصباح المنير ص٤٢٦:

التقييد والإيضاح ص٩٦.

مختار الصحاح ص٢٩١٪

وأصل الخلاف في هذه المسألة هل هذا الفعل ثلاثي مجرد أم مزيد. قال السخاوي رحمه الله:

«نص جماعة كابن القوطية في الأفعال على أنه ثلاثي فإنه قال: عُلّ الإنسان علة مرض والشيء أصابته علة ولكن الأعرف أن فعله من الثلاثي المزيد نقول: أعله الله فهو معل، ولا يقال: تعلل، فإنهم يستعملونه من عله بمعنى ألهاه بالشيء وشغله به، ومنه تعليل الصبي بالطعام، وما يقع في استعمال أهل الحديث له حيث يقال علله فلان، على طريق الاستعارة»(١).

وممّا سبق نستطيع أن نلخص معاني هذا الفعل واستعمالاته على هذا النحو:

فعل عل يعل بالكسر والضم: علا، يستعمل متعدياً ولازماً، ومعناه سقاه السقية الثانية، ومنه العلل وهو الشرب الثاني، يقال علل بعد نهل<sup>(٢)</sup>.

وأما أعله أي أصابه بعلة. والعلة المرض كما تقدم وهذا الفعل هو الأكثر استعمالًا عند المحدثين، ويراد منه أن الحديث به علة فيصح أن يقال له معلول، في مقابل الصحيح.

وأما علله فهو في اللغة بمعنى ألهاه وشغله، واستعمال المحدثين لهذا الفعل قليل، واستعمالهم له على سبيل الاستعارة أي كأن المحدث شغل بالنظر في علة الحديث عما هو أهم من ذلك، والله أعلم.

ويرى العراقي أن الأحسن استعمال لفظ معلّ بدلًا من معلول (٣).

ومما تقدم يتبين لنا أن استعمال لفظ معلول لا إشكال فيه لغة، كما أنه المستعمل بكثرة في كلام المحدثين كالبخاري، والترمذي والحاكم والدارقطني وغيرهم.

<sup>(</sup>١) فتح المغيث: ج١ ص٢٤٤.

<sup>(</sup>٢) مختار الصحاح ص٢٩١.

<sup>(</sup>٣) التقييد والإيضاح ص٩٦.

#### ب \_ تعريف العلة اصطلاحاً:

قال ابن الصلاح «هي عبارة عن أسباب خفية غامضة قادحة» $^{(1)}$ .

فالعلة عبارة عن سبب غامض يدل على وهم الراوي سواء أكان الراوي ثقة أم ضعيفاً. سواء أكان الوهم فيما يتعلق بالإسناد أم فيما يتعلق بالمتن (٢) وقد تطلق العلة على الأسباب الظاهرة التي تقدح في صحة الحديث كما نبه على ذلك ابن الصلاح فقال: «ثم اعلم أنه قد تطلق العلة على غير ما ذكرنا من باقي الأسباب القادحة في الحديث، المخرجة له من حال الصحة إلى حال الضعف، المانعة من العمل به على مقتضى لفظ العلة في الأصل»(٣).

#### مواضع العلة وحكمها:

قال ابن الصلاح: «ثم قد تقع العلة في إسناد الحديث وهو الأكثر وقد تقع في متنه، ثم ما يقع في الإسناد قد يقدح في صحة الإسناد والمتن جميعاً كما في التعليل بالإرسال والوقف، وقد يقدح في صحة الإسناد خاصة من غير قدح في صحة المتن»(٤).

والقدح هنا لفظ مجمل إن أريد به القدح في صحة الحديث، ففي العلل ما هو قادح ومنها ما هو غير قادح، وعلى هذا يحمل كلام ابن الصلاح وغيره من العلماء.

وإن أريد بالقدح، القدح في صحة ما قاله الراوي عمن فوقه فالعلة على هذا الاعتبار كلها قادحة لأن العلة كما سبق هي الوهم والخطأ فما كان وهما لا يكون صحيحاً \*\*).

<sup>(</sup>١) علوم الحديث ص٨١.

<sup>(</sup>٢) الدكتور حمزة عبدالله المليباري: الحديث المعلول قواعد وضوابط ـ دار الهدى عين مليلة. الجزائر ص١٣٠.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق.

٤) علوم الحديث ص٨٢.

<sup>(\*)</sup> انظر لمزيد من التفصيل في هذه المسألة «الحديث المعلول» ص٧٢.

#### دلائل العلة:

تعرف العلة بالتفرد من الراوي أو مخالفته لغيره مع قرائن أخرى.

قال ابن الصلاح: «ويستعان على إدراكها بتفرد الراوي وبمخالفة غيره له، مع قرائن تنضم إلى ذلك، تنبه العارف بهذا الشأن على إرسال في الموصول، أو وقف في المرفوع، أو دخول حديث في حديث أو وهم واهم بغير ذلك، بحيث يغلب على ظنه ذلك فيحكم به أو يتردد فيوقف فيه»(١).

### وقال السخاوي:

«تدرك بعد جمع الطرق، والفحص عنها، بالخلاف من راوي الحديث لغيره، ممن هو أحفظ، وأضبط وأكثر عدداً، أو عليه، والتفرد بذلك، وعدم المتابعة عليه مع قرائن قد يقصر التعبير عنها»(٢).

ولأهمية التفرد والمخالفة جعلتهما محور الدراسة في هذا الفصل، فتناولت منهج التعليل عند الإمام البخاري من خلال موقفه من صور المخالفة وموقفه من التفرد، ثم موقفه من زيادات الثقات، وهي حالة من حالات المخالفة، لكن أفردتها لأهميتها وغموضها.



# المطالب الثاني الاحاديث المنتقدة في صحيح البخاري

لقد أعل بعض الحفاظ جملة من الأحاديث في صحيح البخاري، ومن هؤلاء الحافظ الدارقطني وأبو علي الغساني في جزء العلل من كتابه "تقييد المهمل" (\*\*).

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه ص٨٣.

<sup>(</sup>٢) فتح المغيث: ج١ ص٢٤٤ ـ ٢٤٥.

<sup>(\*)</sup> لقد حقق هذا الجزء بعنوان «التنبيه على الأوهام الواقعة في الصحيحين» من قبل الرواة =

أما الحافظ الدارقطني فقد انتقد البخاري ومسلماً في كتابه «التتبع لما في الصحيحين»، وقد طبع هذا الكتاب بتحقيق الشيخ مقبل بن هادي -حفظه الله -، ويعتبر كتابه أوسع مصدر في هذا الموضوع، وقد رد على الدارقطني الحافظ أبو مسعود الدمشقي في جزء صغير ذكر فيه أربعة وعشرين حديثاً مما انتقد فيه الدارقطني مسلماً، وقد لزم فيه الإنصاف فهو يصوب الدارقطني فيما يرى أنه أصاب فيه، ويرد عليه إن رأى أنه أخطأ، كما نبه على أوهام وقع فيها الدارقطني (۱).

كما رد على الدارقطني الإمام النووي في شرح لصحيح مسلم.

ورد عليه أيضاً الحافظ ابن حجر في «هدي الساري» وفي فتح الباري عند كلامه على الأحاديث المنتقدة.

والذي يلاحظ على رد النووي أنه رد مختصر مبني على قاعدة قبول زيادة الثقة مطلقاً. كما هو مذهب الأصوليين والفقهاء وعلماء الكلام، كما أنه لم يجب على بعض الأحاديث.

وأما الحافظ ابن حجر فكان رده موسعاً مبنياً على تتبع الطرق وذكر المتابعات والشواهد، دون التمسك بقاعدة قبول زيادة الثقة على إطلاقها، كما أنه التزم فيه العدل والإنصاف بحيث يصوب الدارقطني في مواضع كثيرة ويبين وجاهة انتقاده، ولكن يلاحظ أنه في بعض الأحاديث يكتفي بالاحتمالات والتجويزات العقلية المجردة.

وقد ذكر ابن حجر أن عدة ما في «صحيح البخاري» من الأحاديث المنتقدة مائة وعشرة أحاديث منها ما انفرد بتخريجه وهي ثمانية وسبعون حديثاً، والباقى شاركه مسلم في تخريجها(٢).

اقسم البخاري، من طرف محمد صادق آيدان ـ رسالة ماجستير في كلية أصول الدين.
 جامعة محمد بن سعود الإسلامية ـ نوقشت عام ١٤٠٤هـ.

<sup>(</sup>١) انظر مقدمة تحقيق «الإلزامات والتتبع» ص٥٨ - ٥٩.

<sup>(</sup>٢) هدي الساري ص٣٦٤.

وقد قسم الحافظ الأحاديث المنتقدة في صحيح البخاري إلى ستة أقسام وذكر الرد الإجمالي على كل قسم منها ثم ذكر الأحاديث المنتقدة حديثاً حديثاً وأجاب عنها، وهذه الأقسام هي:

القسم الأول: ما تختلف الرواة فيه بالزيادة والنقص من رجال الإسناد.

فإن أخرج صاحب الصحيح الطرق المزيدة وعلله الناقد بالطريق الناقصة فهو تعليل مردود، لأن الراوي إن كان سمعه فالزيادة لا تضر لأنه قد يكون سمعه بواسطة عن شيخه، ثم لقيه فسمعه منه، وإن كان لم يسمعه في الطريق الناقصة فهو منقطع والمنقطع من قسم الضعيف والضعيف لا يعل الصحيح.

وإن أخرج صاحب الصحيح الطريق الناقصة وعلله الناقد بالطريق المزيدة تضمن اعتراضه دعوى انقطاع فيما صححه المصنف فينظر إن كان ذلك الراوي صحابياً أو ثقة غير مدلس قد أدرك من روى عنه إدراكاً بيناً أو صرح بالسماع إن كان مدلساً من طريق أخرى فإن وجد ذلك اندفع الاعتراض بذلك، وإن لم يوجد وكان الانقطاع فيه ظاهراً فمحصل الجواب عن صاحب الصحيح أنه إنما أخرج مثل ذلك في باب ما له متابع أو عاضد أو حفته قرينة في الجملة تقويه ويكون التصحيح وقع من حيث المجموع. وربما علل بعض النقاد أحاديث ادعي فيها الانقطاع لكونها غير مسموعة كما في الأحاديث المروية بالمكاتبة والإجازة، وهذا لا يلزم منه الانقطاع عند من يسوغ الرواية بالإجازة، بل في تخريج صاحب الصحيح لمثل ذلك دليل على صحة الرواية بالإجازة عنده.

القسم الثاني: ما تختلف الرواة فيه بتغير رجال بعض الإسناد.

فالجواب عنه إن أمكن الجمع بأن يكون الحديث عند ذلك الراوي على الوجهين جميعاً، فأخرجهما المصنف، ولم يقتصر على أحدهما حيث يكون المختلفون في ذلك متعادلين في الحفظ والعدد، وإن امتنع بأن يكون المختلفون غير متعادلين بل متقاربين في الحفظ، والعدد فيخرج المصنف الطريق الراجحة، ويعرض عن الطريق المرجوحة أو يشير إليها فالتعليل

بمجرد ذلك من أجل مجرد الاختلاف غير قادح إذ لا يلزم من مجرد الاختلاف اضطراب يوجب الضعف فينبغي الإعراض أيضاً عما هذا سبيله.

القسم الثالث: ما تفرد بعض الرواة بزيادة فيه دون من هو أكثر عدداً أو أضبط ممن لم يذكرها.

فهذا لا يؤثر التعليل به إلا إذا كانت الزيادة منافية بحيث يتعذر الجمع، أما إذا كانت الزيادة لا منافاة فيها بحيث تكون كالحديث المستقل فلا، اللهم إن وضح بالدلائل القوية أن تلك الزيادة مدرجة في المتن من كلام بعض رواته فما كان من هذا القسم فهو مؤثر.

القسم الرابع: ما تفرد به بعض من ضعف من الرواة.

وليس في الصحيحين من هذا القبيل غير حديثين(١).

القسم الخامس: ما حكم فيه بالوهم على بعض رجاله، فمنه ما يؤثر . ذلك الوهم قدحاً، ومنه لا يؤثر .

القسم السادس: ما اختلف فيه بتغيير بعض ألفاظ المتن.

فهذا أكثره لا يترتب عليه قدح لإمكان الجمع في المختلف من ذلك أو الترجيح، على أن الدارقطني وغيره من أئمة النقد لم يتعرضوا لاستيفاء ذلك من الكتابين كما تعرضوا لذلك في الإسناد.

ومن خلال هذه الأقسام التي ذكرها ابن حجر يتضح أن الإمام البخاري يخرج الأحاديث الصحيحة وقد يتبعها أحياناً بالأحاديث المعلولة أو يشير إليها، وإذا لم يمكن الترجيح بين الرواة المختلفين باعتبار العدد أو

<sup>(</sup>١) الحديث الأول هو حديث أبي بن العباس بن سهل بن سعد عن أبيه عن جده قال: كان للنبي على فرس يقال له اللحيف، وقد سبق تخريجه.

الحديث الثاني حديث إسماعيل بن أبي أويس عن مالك عن زيد بن أسلم عن أبيه أن عمر استعمل مولى له يدعى هنيا على الحمى أورده البخاري في كتاب الجهاد، باب إذا أسلم قوم في دار الحرب ولهم مال وأرضون فهي لهم حديث رقم (٣٠٥٨) ج٦ ص٢٠٢ مع الفتح.

الحفظ أو غيرها من المرجحات أو القرائن فإن البخاري يخرج الوجهين وكذلك يصنع الإمام مسلم ـ رحمه الله ـ وقد أشار الإمام الذهبي إلى هذا فقال: «وإن تساوى العدد واختلف الحافظان، ولم يترجح الحكم لأحدهما على الآخر، فهذا الضرب يسوق البخاري ومسلم الوجهين منه في كتابيهما وبالأولى سوقهما لما اختلف في لفظه إذا أمكن جمع معناه»(١).

أي أن الشيخين يخرجان ما اختلف فيه الحفاظ المتساوون في العدد والحفظ إذا لم يمكن الترجيح بينهما سواء أكان الخلاف في سياق المتن أم في السند. وسيأتي مزيد توجيه لهذا في «مبحث المخالفة» من هذه الرسالة.

وفي ضوء هذا الواقع نستطيع أن نفهم منهج الإمام الدارقطني في كتابه «التتبع» لأن كثيراً من الناس يرى أن الدارقطني قصد انتقاد الشيخين في جميع ما يذكره، وقد أوضح الإمام الدارقطني منهج كتابه وموضوعه حيث يقول في مستهله «ابتداء ذكر أحاديث معلولة اشتمل عليها كتاب البخاري ومسلم أو أحدهما بينت عللها والصواب منها» (٢).

وهذا النص واضح جداً أن موضوع الكتاب هو ذكر أحاديث معلولة اشتمل عليها كتاب البخاري ومسلم أو أحدهما مع بيان عللها والصواب منها، وأنه لم يلمح فيه أن الانتقاد سوف يوجه صوب صنيع الشيخين في صحيحيهما على أساس أن كلا منهما قد أخل في شرط كتابه، لأنه قال «اشتمل عليها» ولم يوضح على أي وجه اشتمل عليها، وهو شامل لجميع أنواع الأحاديث، سواء اشتمل عليها على وجه الاحتجاج أم على وجه الاستناس والاحتياط والاستشهاد أم على وجه التبع وشرح العلل، ولم يقل رحمه الله ـ «ذكر أحاديث معلولة احتج بها الشيخان وهي مخالفة لشروطهما».

والذي يبدو عند إمعان النظر في كتاب "التتبع" أن الأحاديث التي بين عللها تصنف على أنواع:

<sup>(</sup>١) الموقظة ص٥٢.

<sup>(</sup>٢) الإلزامات والتتبع ص١٢٠.

منها الأحاديث التي احتج بها البخاري ومسلم.

ومنها ما أورده كل منهما في المتابعات.

ومنها ما أورده كل منهما على سبيل الاحتياط والاستثناس.

ومنها ما أورده كل منهما على سبيل التبع وبيان العلل.

ومنها ما ذكره مسلم في المقدمة.

أما النوع الأول فعدده قليل جداً بالنسبة إلى الأنواع الأخرى إلا النوع الأخير. والذي يصلح فيه القول أن الشيخين قد أخلا فيه بشروطهما والتزامهما بها هو النوع الأول دون سواه، فإن الأنواع الأخرى كلها خارج الأصول، ولم يذكرا شيئاً منها إلا على سبيل الاعتضاد أو الاحتياط أو الاستئناس أو التبع وشرح العلة. وغاية ما يقال بالنسبة إلى هذه الأنواع أن الإمام الدارقطني أوضح السبب الذي كان يدفع كلّا من البخاري ومسلم إلى أن يذكر الأحاديث على ذلك النحو هو وجود العلة فيها، وفي نفس الوقت فإن الإمام الدارقطني يفيدنا من خلال تتبعه لأحاديث الصحيحين دقة الشيخين في تصحيح الأحاديث وتعليلها ووضعها في مواضعها اللائقة بها من الصحيح، أما البخاري فكثيراً ما يرويها معلقة بينما مسلم يوردها في أواخر الباب غالباً(۱).

ومن هنا نستطيع أن نقسم الأحاديث التي انتقدها الدارقطني في صحيح البخارى ومسلم إلى ثلاثة أقسام هي:

الأول: القسم المتفق عليه، وأعني به الأحاديث التي أعلها الدارقطني وقد أشار البخاري أو مسلم - رحمهما الله - إلى علتها بما يفهمه أهل المعرفة، وفي كثير منها يذكر الدارقطني الخلاف ولا يحكم بشيء

ومن هذا القسم الأحاديث التي ذكرها الدارقطني وبيّن أنها مكاتبة أو

<sup>(</sup>١) انظر: الدكتور حمزة الطبياري: عبقرية الإمام مسلم في ترتيب أحاديث مسنده الصحيح.

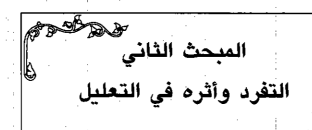
إجازة لأنه صرح بأن مثل هذه الأحاديث حجة في قبول الإجازة والمكاتبة وكأنه يرد على بعض من لا يصحح العمل بالمكاتبة (\*).

الثاني: القسم الذي انتقده الدارقطني ويترجح فيه قول الشيخين. الثالث: القسم الذي انتقده الدارقطني ويترجح فيه قوله.

ولو قيست هذه الأحاديث التي يترجح فيها قول الدارقطني بمجموع أحاديث الصحيحين فإنها لا تتجاوز نسبة ١٪ إذ إنّ مجموع الأحاديث المنتقدة في البخاري ومسلم مائتين وعشرة من أكثر من ستة عشر ألف حديث، وهذه الأحاديث المنتقدة بعضها متفق عليه والبخاري ومسلم قد أشارا إلى العلة فيه والبعض الآخر يترجح فيه موقف الشيخين، فلنفترض أن الدارقطني قد أصاب في نصفها أي في مائة حديث وهي نسبة ضئيلة جداً، وهي مما يؤكد صحة هذين الكتابين.



<sup>(\*)</sup> انظر هذه الأحاديث في التتبع: الأرقام التالية (١١٠) و(١١١) و(١١٩) و(١٤٣)(١٥٢).



المطلب الأول: مقدمات نظرية (حقيقة التفرد، أنواعه، مراتبه، حكمه...).

المطلب الثاني: الأحاديث التي استنكرت في صحيح البخاري. المطلب الثالث: الأحاديث التي أعلّها الإمام البخاري بالتفرد.

> المطلب الأول مقدمات نظرية

#### أ ـ حقيقة التفرد:

هو أن يروي شخص من الرواة حديثاً دون أن يشاركه الآخرون، وهو ما يقول فيه المحدثون النقاد «حديث غريب» أو «تفرد به فلان» أو «هذا حديث لا يعرف إلا من هذا الوجه» أو «لا نعلمه يروى عن فلان إلا من حديث فلان»(۱).

فالحديث الذي يتفرد به الراوي ولا يشاركه فيه غيره يسمى غريباً ويقابله المشهور.

<sup>(</sup>١) الموازنة بين المتقدمين والمتأخرين ص1٤.

قال الحافظ ابن منده، فيما نقله عنه ابن الصلاح:

«الغريب من الحديث كحديث الزهري وقتادة وأشباههما من الأئمة ممن يجمع حديثهم إذا انفرد الرجل عنهم بالحديث يسمى غريباً، فإذا روى عنهم رجلان أو ثلاثة واشتركوا في حديث سمي عزيزاً، فإذا روى الجماعة عنهم حديثاً سمي مشهوراً»(۱).

ويسمى بعضهم الحديث الذي ينفرد به الراوي ولا يشاركه فيه غيره فرداً، وبعض العلماء جعلهما مترادفين وبعضهم غاير بينهما، ويرى الحافظ ابن حجر أنهما مترادفين لغة واصطلاحاً، إلا أن أهل الاصطلاح غايروا بينهما من حيث كثرة الاستعمال وقلته، فالفرد أكثر ما يطلقونه على الفرد المطلق، والغريب أكثر ما يطلقونه على الغريب النسبي (٢).

### ب \_ أنواعه:

للتفرد نوعان: تفرد مطلق، وتفرد نسبي ٣٠٠.

فالفرد المطلق ما كانت الغرابة في أصل سنده.

ويمكن أن نقول أيضاً: هو ما ينفرد به واحد عن كل أحد.

والفرد النسبي، وهو ما يقع فيه التفرد في أثناء سنده، وسمي بالنسبي لأن التفرد ليس مطلقاً، وإنما هو بالنسبة إلى جهة معينة، ومن هنا كانت له أنواع مختلفة، باعتبار جهة التفرد منها:

١ ـ تفرد ثقة برواية حديث.

٢ ـ تفرد راو معين عن راو معين.

<sup>(</sup>١) مقدمة ابن الصلاح ص٢٤٣.

<sup>(</sup>٢) نزهة النظر ص١٧.

 <sup>(</sup>٣) انظر: مقدمة ابن الصلاح ص٨٠ - ٨١، والنكت ص٢٩١ - ٢٩٠، ونزهة النظر ص١٧
 - ١٨، وتيسير مصطلح الحديث ص١٧.

- ٣ ـ تفرد أهل بلد أو أهل جهة.
- ٤ ـ تفرد أهل بلد أو جهة عن أهل بلد أو جهة.

### ج \_ مراتب التفرد:

عند إمعان النظر في صنيع المحدثين يتبين لنا أن التفرد على مرتبتين: ١ ـ تفرد في الطبقات المتقدمة.

- ٢ \_ تفرد في الطبقات المتأخرة.

### أولاً \_ التفرد في الطبقات المتقدمة:

إن تفرد الراوي بحديث في طبقة من شأنها عدم شهرته وعدم تعدد رواته في الغالب، فهذا النوع من التفرد مقبول ومحتج به بشرط أن يكون الراوى ثقة معروفاً.

لأن التفرد في هذه الطبقات لا يثير في نفس الناقد تساؤلًا حول كيفية التفرد، ولا ريبة في مدى ضبطه لما تفرد به حيث إن تداخل الأحاديث والآثار بالنسبة إليه احتمال يكاد يكون معدوماً، نظراً لمحدودية الأسانيد التي يتداولها هو ومعاصروه وقصرها.

وأما إذا خالف ما ثبت واشتهر، أو كان متنه لا يعرف إلا من روايته، ولم يجرِ العمل بمقتضاه سابقاً، فإنه عندئذ يصبح شاذاً غريباً ويرفض الناقد قه له.

وأما إذا كان الراوي المتفرد به ضعيفاً فأمره بين، فلا خلاف بينهم في رد حديثه، وكذا إذا كان مجهولًا، فإنه يرد عند الجمهور من النقدة (١).

<sup>(</sup>١) الموازنة بين المتقدمين والمتأخرين ص٢٦ ــ ٧٧ ملخصاً.

## ثانياً \_ التفرد في الطبقات المتأخرة:

أما التفرد برواية حديث في طبقة من شأنها أن يكون الحديث فيها مشهوراً ومتعدد الطرق، كالمدارس الحديثية المشتهرة في جهات مختلفة من الأقطار الإسلامية، والتي يشترك في نقل أحاديثها جماعة كثيرة من مختلف البلاد لبالغ حرصهم على جمعها من مخارجها الأصيلة بحيث لا يفوت لهم شيء منها إلا نادراً، وقد تهيأ لهم ذلك من خلال تنقلهم الواسع بين البلدان الإسلامية.

فهذا النوع من التفرد يدعو الناقد إلى ضرورة النظر إلى أسبابه، فينظر في علاقة صاحبه مع المروي عنه عموماً، وكيفية تلقيه ذلك الحديث الذي تفرد به خصوصاً، كما ينظر في حال ضبطه لأحاديث شيخه بصفة عامة، ولهذا الحديث خصوصاً، ثم يحكم عليه حسب مقتضى دراسته وبحثه.

فليس هناك حكم مطرد بقبول تفرد الثقة أو رد تفرد الضعيف بل تتفاوت أحكامه (١٠).

## حكم التفرد وضابطه:

لقد استقرت كتب المصطلح منذ ابن الصلاح إلى يومنا هذا على أن الحكم على التفرد يكون بحسب أحوال الرواة فإذا كان الراوي ثقة قبل حديثه، وإن كان متوسطاً اعتبر حديثه حسناً (٢)، وهذا الحكم أخذ كضابط كلى مطرد في كل تفرد.

وعند تبع كلام النقاد والنظر في صنيعهم يتجلى لنا أن ما لخصه ابن الصلاح ـ رحمه الله تعالى ـ ينبغي تخصيصه فإن مقاييس القبول والرد في مجال التفرد ليست أحوال الرواة المتمثلة في الثقة والضعف فحسب، بل بتوافر القرائن الدالة على ذلك.

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه ص٧٧ ــ ٢٨، وقد أشار إليه الذهبي في الموقظة ص٧٧.

<sup>(</sup>۲) انظر علوم الحديث ص۷۰ - ۷۱.

فمن أفراد الثقات وغرائبهم ما يرد ومنها ما يقبل، ولهذا وضع في تعريف الصحيح قيداً مهماً وهو الخلو من الشذوذ والعلة فلو كان القبول لازماً لأحاديث الثقات لأصبح ذكر هذا القيد لغواً في التعريف(١).

يقول الحافظ ابن رجب الحنبلي: "وأما أكثر الحفاظ المتقدمين فإنهم يقولون في الحديث إذا تفرد به واحد وإن لم يرو الثقات خلافه: "إنه لا يتابع عليه" ويجعلون ذلك علة فيه اللهم إلا أن يكون ممن كثر حفظه واشتهرت عدالته وحديثه كالزهري ونحوه، وربما يستنكرون بعض تفرد الثقات الكبار، ولهم في كل حديث نقد خاص، وليس عندهم لذلك ضابط يضبطه" (٢).

### الغرائب والأفراد في نظر الأئمة:

يقول ابن رجب: «وقد كان السلف يمدحون المشهور من الحديث ويذمون الغريب منه في الجملة.

ومنه قول ابن المبارك: «العلم هو الذي يجيئك من ههنا ومن ههنا» يعني المشهور وعن علي بن الحسين: «ليس العلم ما لا يعرف، إنما العلم ما عرف وتواطأت عليه الألسن».

وعن مالك: «شر العلم الغريب وخير العلم الظاهر الذي رواه الناس».

وعن الأعمش: «كانوا يكرهون غريب الحديث وغريب الكلام». وعن أبي يوسف: «من طلب غرائب الحديث كذب».

وذكر مسلم في مقدمة كتابه من طريق حماد بن زيد أن أيوب قال لرجل: لزمت عمراً؟ قال: نعم إنه يجيئنا بأشياء غرائب قال يقول له أيوب: إنما نفر أو نفرق من تلك الغرائب وقال رجل لخالد بن الحارث: اخرج لي حديثا الأشعث لعلى أجد فيه شيئاً غريباً.

<sup>(</sup>١) الموازنة ص٧٧ ـ ٢٨ وانظر أيضاً «الحديث المعلول» ص١٢٢ ـ ١٢٥.

<sup>(</sup>٢) شرح العلل ص٢٠٨.

فقال: لو كان فيه شيء غريب لمحوته، وعن أحمد: تركوا الحديث وأقبلوا على الغرائب ما أقل الفقه فيهم، وعنه أيضاً: لا تكتبوا هذه الأحاديث الغرائب فإنها مناكير وعامتها عن الضعفاء»(١).

# أهمية التفرد في معرفة علل الأحاديث:

لقد اعتنى أئمة الحديث ونقاده بالتفرد عناية كبيرة... إذ إن له علاقة قوية بتعليل الأحاديث فهو أحد وسائل الكشف عما يكمن في الأحاديث من أوهام وأخطاء وفي هذا يقول ابن الصلاح \_ رحمه الله \_:

«ويستعان على إدراكها (أي العلة) بتفرد الراوي، وبمخالفة غيره له مع قرائن تنضم إلى ذلك»(٢).

فلا يمكن تعليل الأحاديث أو تصحيحها إلا بعد معرفة حالة التفرد أو حالة المشاركة في كل طبقة من طبقات الإسناد.

#### \* \* \*

# المطلب الثاني الانحاديث التي استنكرت (و استغربت في الجامع الصحيح

لقد تكلم بعض الأئمة في جملة من الأحاديث في صحيح البخاري ووصفوها بالغرابة أو النكارة وهي وإن كانت قليلة، ومحدودة العدد، فليس غرضي هنا إحصاؤها، وإنما القصد دراسة نماذج منها للوقوف على منهج البخاري ووجهة نظره في إخراج هذه الأحاديث، ومعرفة الأسس التي بنى عليها هؤلاء الأئمة نقدهم لتلك الأحاديث.

وقبل الشروع في دراسة بعض النماذج لا بد من الإشارة إلى حقيقة علمية مهمة وهي:

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه ص ٢٣٤ ـ ٢٣٥.

<sup>(</sup>٢) علوم الجديث ص٨١.

إن وجود الغرائب والأفراد في الصحيحين هو أمر نادر، ولم يكن من قصد الشيخين ـ رحمهما الله ـ أن يكون كتاباهما مجمعاً للغرائب والأفراد كما قصد بعض الأئمة من مصنفاتهم، وإنما قصدهما ذكر الأحاديث الصحيحة المشهورة التي تداولها أهل العلم فيما بينهم كما صرح به مسلم في مقدمة صحيحه (١).

ومن هنا كانت هذه الأحاديث المستغربة أو المستنكرة من قبل بعض الأئمة قليلة بالنسبة إلى الأحاديث الصحيحة المشهورة.

ومن ادعى أن كل ما في الصحيحين مشهور وليس فيها شيء من الغرائب، فقد خالف الواقع، وخالف الحقيقة العلمية التي قررها الأئمة النقاد، وممن ادعى ذلك الإمام الحاكم النيسابوري<sup>(٢)</sup> ـ رحمه الله ـ وقد رد عليه الحافظ ابن حجر بقوله:

«وأما قوله: إن الغرائب الأفراد ليس في الصحيحين منها شيء، فليس كذلك، بل فيها قدر مائتي حديث قد جمعها الحافظ ضياء الدين المقدسي ( $^{(7)}$  في جزء مفرد» ( $^{(2)}$ .

ومعلوم أن هذا العدد في مقابل متون أحاديث الصحيحين التي لا تقل عن ثمانية آلاف حديث مقدار ضئيل جداً لا يتعدى ٢٠٥٪.

والأمر الثاني الذي يجدر التنبه إليه هو أن الغرابة أمر نسبي، فقد يكون حديث ما غريباً عند إمام ناقد، بينما لا يوافقه غيره من الأئمة على

<sup>(</sup>۱) انظر مقدمة صحيح مسلم ص٣.

<sup>(</sup>٢) المدخل في أصول الحديث ص١٥٤.

٢) هو الإمام الحجة ضياء الدين أبو عبدالله محمد بن عبدالواحد المقدسي الصالحي الحنبلي: حافظ متقن ثبت ثقة عالم بالحديث وأحوال الرجال، له مؤلفات وتخريجات كثيرة من أشهرها «الأحاديث المختارة» ولم تكمل، وكان أعلم أهل عصره بالحديث والرجال. توفي سنة (٦٤٣ه). ترجمته في: شذرات الذهب ج٥ ص٢٧٤، وتذكرة الحفاظ ج٤ ص١٤٠٥.

<sup>(</sup>٤) النكت ص١١٠.

ذلك الحكم لوقوفهم على متابعات وشواهد تدفع عن الحديث وصف الغرابة أو النكارة.

فهذه جملة من الأمور تتضح تفاصيلها من الأمثلة المدروسة.

### المثال الأول:

حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: "إن الله تعالى قال: من عادى لي ولياً فقد آذنته بالحرب، وما تقرب إلي عبدي بشيء أحب إلي مما افترضته عليه، ولا يزال عبدي يتقرب إلي بالنوافل حتى أحبه، فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به، وبصره الذي يبصر به، ويده التي يبطش بها، ورجله التي يمشي بها، ولئن سألني لأعطينه، ولئن استعاذني لأعيذنه»(١).

فهذا الحديث تفرد بإخراجه البخاري من دون أصحاب الكتب الستة، خرجه عن محمد بن عثمان بن كرامة، حدثنا خالد بن مخلد، حدثنا سليمان بن بلال حدثنا شريك بن عبدالله بن أبي نمر عن عطاء عن أبي هريرة عن النبي على فذكر الحديث بطوله وزاد في آخره: "وما ترددت عن شيء أنا فاعله ترددي عن نفس المؤمن يكره الموت، وأنا أكره مساءته".

قال الحافظ ابن رجب: "وهو من غرائب الصحيح تفرد به ابن كرامة عن خالد، وليس هو في مسند أحمد، مع أن خالد بن مخلد القطواني تكلم فيه أحمد وغيره، وقالوا: له مناكير وقد روي هذا الحديث من وجوه أخرى لا تخلو كلها من مقال»(٢).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، في كتاب الرقاق، باب التواضع حديث رقم (۲۰۰۲)، ج۱۱ ص٣٤٨ (مع الفتح)، وأبو نعيم في الحلية: ج۱ ص٤، والبيهقي في «الزهد» (۱۹۰) و «السنن»: ج٣ ص٣٤٦ وج١٠ ص٢١٩، والبغوي في «شرح السنة» (١٢٤٨).

<sup>(</sup>٢) جامع العلوم والحكم - تحقيق شعيب الأرناؤوط وإبراهيم باجس - دار الهدى عين مليلة. الجزائر، ج٢ ص٣٣٠ - ٣٣١.

ثم ذكر ـ رحمه الله ـ تلك الطرق وتكلم عليها.

وقال الحافظ ابن حجر في شرحه لهذا الحديث:

"وساق الذهبي في ترجمة خالد من الميزان بعد أن ذكر قول أحمد فيه: له مناكير، وقول أبي حاتم لا يحتج به، وأخرج ابن عدي عشرة أحاديث من أحاديثه استنكرها، هذا الحديث من طريق محمد بن مخلد عن محمد بن عثمان بن كرامة شيخ البخاري فيه، وقال:

هذا حديث غريب جداً، ولولا هيبة الصحيح لعدوه في منكرات خالد بن مخلد، فإن هذا المتن لم يرو إلا بهذا الإسناد، ولا خرجه من عدا البخاري، ولا أظنه في مسند أحمد، قلت (القائل ابن حجر): ليس هو في مسند أحمد جزماً، وإطلاق أنه لم يرو إلا بهذا الإسناد مردود، ومع ذلك شريك شيخ شيخ خالد فيه مقال أيضاً، وهو راوي حديث المعراج الذي زاد فيه ونقص، وقدم وأخر، وتفرد بأشياء لم يتابع عليها، ولكن للحديث طرق أخرى يدل مجموعها على أنه لا أصل»(١) ثم ساق تلك الطرق وتكلم عليها.

والسبب في استنكار هذا الحديث من قبل هؤلاء الأئمة هو تفرد محمد بن عثمان بن كرامة به عن خالد بن مخلد القطواني.

أما محمد بن عثمان بن كرامة فهو ثقة من شيوخ البخاري(٢).

أما خالد بن مخلف فهو أيضاً من شيوخ البخاري، يروي عنه مباشرة ويروي عنه بالواسطة كما في الحديث، وقد اختلف فيه كلام أئمة الجرح والتعديل (٣).

قال العجلى: ثقة فيه تشيع.

<sup>(</sup>۱) فتح الباري: ج۱۱ ص۳٤٩.

<sup>(</sup>۲) التقريب ص٤٩٦.

<sup>(</sup>٣) انظر: هدي الساري ص٤٢١.

وقال ابن سعد: كان متشيعاً مفرطاً.

وقال صالح جزرة: ثقة إلا أنه كان متهماً بالغلو في التشيع.

وقال أحمد بن حنبل: له مناكير.

وقال أبو داود: صدوق إلا أنه يتشيع.

وقال أبو حاتم: يكتب حديثه ولا يحتج به.

قال الحافظ \_ رحمه الله \_:

«أما التشيع فقد قدمنا أنه إذا كان ثبت الأخذ والأداء لا يضره لا سيما ولم يكن داعية إلى رأيه، وأما مناكيره فقد تتبعها أبو أحمد بن عدي من حديثه، وأوردها في كامله، وليس فيها شيء مما أخرجه البخاري، بل لم أر له عنده من أفراده سوى حديث واحد، وهو حديث أبي هريرة رضى الله عنه: «من عادى لي ولياً» وروى له الباقون سوى أبي داود»(۱).

وقد لخص الحافظ حاله في التقريب فقال: «صدوق يتشيع، وله أفراد»(٢).

(والبخاري لم يرو عن أحد إلا وهو يرى أنه يمكنه تمييز صحيح حديثه من سقيمه، وهذا يقتضي أن يكون الراوي على الأقل صدوقاً في الأصل)(٣).

فالبخاري لما ترجح عنده صدق خالد بن مخلد القطواني أخرج له، فإن قيل إنما يعرف صدقه وصحة حديثه بموافقة الثقات له، وخالد له مناكير، ومنها هذا الحديث الذي تفرد به ولم يتابعه عليه الثقات، فكيف يكون صحيحاً؟

(إن معرفة البخاري لصحة حديث الراوي من شيوخه لا تحصل بمجرد موافقة الثقات، وإنما تحصل بأحد أمرين: إما أن يكون الراوى ثقة ثبتاً

<sup>(</sup>۱) هدى السارى ص٣٢١.

<sup>(</sup>٢) التقريب ص١٩٠.

<sup>(</sup>٣) التنكيل: ج1 ص٣٢١.

فيعرف صحيح حديثه بتحديثه، وإما أن يكون صدوقاً يغلط ولكن يمكن معرفة ما لم يغلط فيه بطرق أخرى، كأن يكون له أصول جيدة، وكأن يكون غلطه خاص بجهة معينة)(١).

وخالد بن مخلد من شيوخ البخاري فهذا يقتضي معرفة حديثه وحاله عنده.

فلما علم البخاري صدق خالد بن مخلد، ورأى أن هذا المتن الذي انفرد به ليس فيه شيء يخالف القرآن أو السنة المشهورة أو أصول الشريعة ووجدت له شواهد<sup>(۲)</sup> وإن كانت ضعيفة ولكنها كثيرة يصلح منها نوع قوة مما يدل على أن للحديث أصلًا لهذا كله صححه الإمام البخاري هذا الحديث.

ويمكن القول أيضاً: إن البخاري تساهل في رواية هذا الحديث لأنه في الرقاق وفضائل الأعمال وليس في أصول التحريم والتحليل، والله أعلم.

### المثال الثاني:

ما رواه البخاري في صحيحه قال: «حدثنا عبدالقدوس بن محمد حدثني عمرو بن عاصم الكلابي، حدثنا همام بن يحيى حدثنا إسحاق بن عبدالله بن أبي طلحة عن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: كنت عند النبي على، قال النبي على، قال النبي على، قال وحضرت الصلاة، فصلى مع النبي على فلما قضى النبي الصلاة، قال وحضرت الصلاة، فصلى مع النبي الصلاة، قال النبي على الصلاة، قال: «أليس قد صليت معنا؟» قال: نعم. قال: «فإن الله قد غفر لك ذنبك ـ أو قال: \_حدك»(٣).

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٢) انظر هذه الشواهد في جامع العلوم والحكم: ج٢ ص٣٣١ ـ ٣٣٣، وفتح الباري: ج١١ ص٣٤٩، وسلسلة الأحاديث الصحيحة حديث رقم (١٦٤١).

<sup>(</sup>٣) الجامع الصحيح، كتاب الحدود، باب إذا أقر بالحد ولم يبين، هل للإمام أن يستر عليه، حديث رقم (٦٨٢٣)، ج١٢ ص١٣٦.

ورواه مسلم أيضاً عن الحسن بن علي الحلواني عن عمرو بن عاصم به (۱).

فهذا الحديث استنكره بعض النقاد كالبرديجي (٢)، وأبو حاتم \_ رحمهما الله \_.

قال الحافظ البرديجي: «هذا عندي حديث منكر، وهو عندي وهم من عمرو بن عاصم»(٣).

ونقل ابن أبي حاتم عن أبيه أنه قال: «هذا الحديث باطل بهذا الإسناد»(٤).

وقد أجاب بعض الحفاظ المتأخرين، على كلام البرديجي وأبي حاتم - رحمهما الله - ومن هؤلاء الإمام الناقد ابن رجب في شرحه لعلل الترمذي، والحافظ ابن حجر في شرحه لهذا الحديث من الفتح، وسأنقل فيما يلي كلامهما.

قال ابن رجب: «ولعل أبا حاتم والبرديجي إنما أنكرا الحديث لأن عمرو بن عاصم ليس هو عندهما، في محل من يحتمل تفرده بمثل هذا الإسناد»(٥).

وقال الحافظ ابن حجر ـ بعد نقله كلام البرديجي:

«... لم يبين (أي البرديجي) وجه الوهم، وإما إطلاقه كونه منكراً

<sup>(</sup>١) كتاب التوبة، باب إن الحسنات يذهبن السيئات، حديث رقم (٢٧٦٤)، ج٤ ص٢١١٧.

<sup>(</sup>٢) هو الإمام الحافظ الثبت، أبو أحمد بن هارون بن روح البرديجي، نزيل بغداد، له مصنفات منها الأسماء المفردة وقد طبع، وكتاب معرفة المتصل من الحديث والمرسل والمقطوع وبيان الطرق الصحيحة، مات سنة (٣٠١هـ)، ترجمته في الأنساب ج٢ ص١٤٨، وتذكرة الحفاظ: ج٢ ص٧٤٦.

<sup>(</sup>٣) شرح العلل ص٢٥٣.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه: وانظر أيضاً "علل الحديث" لابن أبي حاتم: ج٢ ص٤٥٤.

<sup>(</sup>٥) شرح العلل ص٢٥٣.

فعلى طريقته في تسمية ما ينفرد به الراوي منكراً، إذا لم يكن له متابع، ولكن يجاب بأنه وإن لم يوجد لهمام ولا لعمرو بن عاصم فيه متابع فشاهده حديث أبي أمامة، الذي أشرت إليه، ومن ثم أخرجه مسلم عقبه، والله أعلم»(١).

نلاحظ أن الحافظ ابن رجب علل إطلاق البرديجي وأبي حاتم النكارة على هذا الحديث بناء على حال الراوي المتفرد به، وهو عمرو بن عاصم.

وعمرو ثقة أخرج حديثه الجماعة (٢)، لكن يحتمل أن يكون ضعيفاً عند البرديجي وأبي حاتم ومن ثم يكون حديثه الذي ينفرد به منكراً، وهذا التوجيه، إنما يصح بناء على ما استقر عليه اصطلاح المتأخرين من أن الحديث المنكر هو: الفرد المخالف لما رواه.

الثقات، والفرد الذي ليس في راويه من الثقة والإتقان ما يحتمل معه تفرده (٣).

ومما يدل على ضعف هذا التوجيه أن الحافظ ابن رجب نفسه، فسر كلام الحافظ البرديجي في تعريفه للمنكر (المنكر هو الذي يحدث به الرجل عن الصحابة أو التابعين عن الصحابة لا يعرف ذلك الحديث، وهو متن الحديث إلا من طريق الذي رواه فيكون منكراً).

قال ابن رجب: «ذكر هذا الكلام في سياق إذا انفرد شعبة أو سعيد بن أبي عروبة أو هشام الدستوائي بحديث عن قتادة عن أنس عن النبي على وهذا كالتصريح بأنه كل ما ينفرد به ثقة عن ثقة ولا يعرف المتن من غير ذلك الطريق فهو منكر»(٤).

<sup>(</sup>۱) فتح الباري: ج۱۲ ص۱۳.

 <sup>(</sup>۲) عمرو بن عاصم بن عبيدالله الكلابي القيسي، أبو عثمان البصري، صدوق في خفظه شيء،
 من صغار التاسعة، مات سنة (۲۱۳هـ)، التقريب ص۲۲۳، والتهذيب: ج٦ ص٥٨.

<sup>(</sup>٣) انظر: علوم الحديث لابن الصلاح ص٧٢، واختصاراً علوم الحديث ص٥٥، والتقريب للنووي مع شرحه تدريب الراوي: ج١ ص٢٣٩، وشرح العراقي لألفيته: ج١ ص١٩٧٠.

<sup>(</sup>٤) شرح العلل ص٢٥٢.

فواضح أن الحافظ البرديجي يطلق المنكر على الحديث الذي ينفرد به راويه ولو كان ثقة حافظاً كشعبة وابن أبي عروبة وهشام الدستوائي ونحوهم.

إذن فهذا التقرير من الحافظ ابن رجب يوهن توجيهه السابق لاستنكار البرديجي وابن أبي حاتم للحديث السابق.

وأما الحافظ ابن حجر فقد وجه نقد البرديجي للحديث على أساس أنه يسمى ما ينفرد به الراوي منكراً إذا لم يكن له متابع، ومقتضى هذا أن النكارة لا تزول على الحديث إلا بمعرفته من وجه آخر، وقد صرح بهذا الحافظ ابن رجب حيث قال معلقاً على استنكار يحيى القطان لحديث «لا تسافر امرأة فوق ثلاثة أيام»(١) «... وهذا الكلام يدل على أنّ النكارة عند يحيى القطان لا تزول إلا بمعرفة الحديث من وجه آخر، وكلام أحمد قريب من ذلك»(٢).

وقد حقق شيخنا حمزة المليباري هذه المسألة جيداً جمع فيها بين أقوال هؤلاء النقدة وصنيعهم من خلال ممارستهم النقدية، قال حفظه الله عن الذي أميل إليه أن الإمام أحمد ويحيى والبرديجي لا يستنكرون الحديث لمجرد تفرد ثقة من الثقات، وإنما يستنكرونه إذا لم يعرف من مصادر أخرى، إما براوية ما يشهد له من معنى الحديث أو بالعمل بمقتضاه، ومما يمكن الاستئناس به لتقرير قول الحافظ البرديجي: (إذا روى الثقة من طريق صحيح عن رجل من أصحاب النبي على حديث لا يصاب إلا عند ذلك الرجل الواحد، لم يضره أن لا يرويه غيره إذا كان متن الحديث معروفاً ولا يكون منكراً ولا معلولًا)(٣).

وقول أحمد: (شر الحديث الغرائب التي لا يعمل بها)(٤).

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم: في الحج رقم ٤١٤: ج٢ ص٩٧٥ ورقم ٤١٤ و٤١٧: ج٢ ص٩٧٥ \_ ٩٧٦، ورواه الترمذي عن أبي سعيد: السنن: ج٣ ص٤٧٣.

<sup>(</sup>٢) شرح العلل ص٢٥٤.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه ص٢٥٣.

<sup>(</sup>٤) الكفاية ص١٧٢.

أما إطلاق المنكر على كل ما تفرد به ثقة عن ثقة فلا أظن أنه وقع ذلك في كلامهم، وإن كان بعض ما نقل عنهم يوهم خلاف ذلك، فإنه ينبغي حمله على أن ذلك على حدود معرفتهم لتفادي التناقض بين التصريح والعمل» (1).

ثم ذكر حديث عمرو بن عاصم السابق، وكلام البرديجي وأبي حاتم فيه، وتوجيه ابن رجب له ثم قال: «والذي أميل إليه أن ذلك الاستنكار إنما هو على حدود اطلاعهما، لأنه إذا كان الحديث معروفاً من جهة أخرى فليس بمنكر حسب تصريحي الحافظ البرديجي حتى ولو كان الراوي المتفرد من الشيوخ الذين هم دون مرتبة الثقات يقول البرديجي: (فأما أحاديث قتادة التي يرويها الشيوخ مثل حماد بن سلمة، وهمام وأبان والأوزاعي، ينظر في الحديث فإن كان يحفظ من غير طريقهم عن النبي عليه أو عن أنس بن مالك من وجه آخر، لم يدفع.

وإن كان لا يعرف عن أحد عن النبي على إلا من طريق عن أنس (\*) إلا من رواية هذا الذي ذكرت لك كان منكراً)(٢).

وحديث عمرو بن عاصم الذي أنكره البرديجي وأبو حاتم كان مروياً معناه من طريق أخرى كما سبق<sup>(٣)</sup>.

أما الرواية التي تشهد لحديث أنس فقد أخرجها الإمام مسلم في صحيحه عقيب حديث أنس مباشرة لتكون شاهداً له، قال ـ رحمه الله ـ:

«حدثنا نصر بن علي الجهضمي، وزهير بن حرب (واللفظ لزهير) قالا حدثنا عمر بن يونس، حدثنا عكرمة بن عمار، حدثنا شداد، حدثنا أبو أمامة قال: بينما رسول الله عليه في المسجد ونحن قعود معه، إذ جاء رجل فقال:

<sup>(</sup>١) الحديث المعلول ص٩٧.

<sup>(\*)</sup> هكذا وردت هذه العبارة في شرح العلل وهكذا نقلها شيخنا، وهي مضطربة ويظهر لي أنها على هذا النحو «ولا من طريق آخر عن أنس إلا من رواية...» والله أعلم.

<sup>(</sup>٢) شرح العلل ص٢٥٣.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ص٩٨ ـ ٩٩.

يا رسول الله إني أصبت حداً فأقمه علي فسكت عنه، وأقيمت الصلاة، فلما انصرف نبي الله على قال أبو أمامة: فاتبع الرجل رسول الله حين انصرف، واتبعنا رسول الله على الرجل، فلحق الرجل رسول الله على: أرأيت حين خرجت من بيتك أليس قد توضأت فأحسنت الوضوء، قال بلى يا رسول الله، قال: ثم شهدت الصلاة معنا، فقال: نعم يا رسول الله، قال رسول الله على: فإن الله قد غفر لك حدك \_ أو قال \_ ذنبك»(١).

مما سبق نخلص إلى أن هذا الحديث صحيح وإطلاق النكارة عليه من قبل بعض الأئمة كان في حدود اطلاعهم، والله أعلم.

### المثال الثالث:

حديث عبدالله بن دينار عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: نهى النبي على عن بيع الولاء وهبته (٢٠).

فهذا الحديث تفرد به عبدالله بن دينار عن ابن عمر، ثم اشتهر عنه، حتى قال مسلم لما أخرجه في صحيحه: الناس كلهم عيال على عبدالله بن دينار في هذا الحديث.

وقال الترمذي بعد تخريجه: حسن صحيح لا نعرفه إلا من حديث عبدالله بن دينار، رواه عنه شعبة وسفيان ومالك.

<sup>(</sup>۱) صحیح مسلم، کتاب التوبة، باب قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلْحَسَنَتِ يُذْهِبَنَ ٱلسَّيِّعَاتِّ ﴾ حدیث رقم (۲۷٦٥) ج٤ ص۲۱۱۷.

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب العتق، باب بيع الولاء وهبته، رقم (٢٥٣٦) ج٥ ص١٨٩ (مع الفتح)، وفي كتاب الفرائض، باب إثم من تبرأ من مواليه رقم (٢٥٣٦)، ج١٢ ص٣٤ (مع الفتح)، ومسلم في كتاب الفتن، باب النهي عن بيع الولاء وهبته، رقم (١٦)، وأبو داود (٢٩١٩) وابن ماجة (٢٧٤٧) والترمذي (١٣٣٦ و٢١٢٦) والنسائي ج٧ ص٢٠٣، ومالك في الموطأ، كتاب العتق، باب مصير الولاء لمن أعتق ج٢ ص٠٩٧، والحميدي في مسنده (٣٣٩)، وأحمد في مسنده ج٢ ص٩ و٧٩.

قال الحافظ ـ رحمه الله ـ: «وقد اعتنى أبو نعيم الأصبهاني بجمع طرقه عن عبدالله بن دينار فأورده عن خمسة وثلاثين نفساً ممن حدث به عن عبدالله بن دينار»(۱).

فهذا الإسناد (أي عبدالله بن دينار عن ابن عمر) مشهور تروى به أحاديث كثيرة، لكن هذا المتن لم تصح روايته إلا بهذا الإسناد.

ومن رواه من طريق أخرى غير هذه الطريق فقد وهم وغلط، ومن هذه الروايات الخاطئة:

روایة یحیی بن سلمی عن عبیدالله بن عمر عن نافع، عن ابن عمر قال: «نهی رسول الله ﷺ عن بیع الولاء وهبته»(۲).

قال أبو عيسى: «والصحيح: عن عبدالله بن دينار، وعبدالله بن دينار قد تفرد بهذا الحديث عن ابن عمر، ويحيى بن سليم أخطأ في حديثه»(٣).

وقال الترمذي في جامعه بعد روايته لهذا الحديث: «... هذا حديث صحيح لا نعرفه إلا من حديث عبدالله بن دينار عن ابن عمر، والعمل على هذا عند أهل العلم.

وقد روى يحيى بن سليم هذا الحديث عن عبدالله بن عمر عن نافع عن ابن عمر عن الفع عن ابن عمر عن النبي على أنه نهى عن بيع الولاء وهبته، وهو وهم وَهِمَ فيه يحيى بن سليم وقد روى عبدالوهاب الثقفي، وعبدالله بن نمير، وغير واحد عن عبيدالله بن عمر عن عبدالله بن دينار عن ابن عمر عن النبي على الله وهذا أصح من حديث يحيى بن سليم (3).

ووجه الوهم هنا ينحصر في تغير لفظ نافع إلى لفظ عبدالله بن دينار، وإن كان المتن واحداً في الروايتين لأن هذا الحديث لا يعرف من رواية نافع

<sup>(</sup>۱) فتح الباري: ج۱۲ ص٤٤.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسنداً ابن ماجة في سننه (٢٧٤٨).

<sup>(</sup>٣) العلل الكبير للترمذي ص١٨٢.

٤) جامع الترمذي (مع التحقة): ج٢ ص٢٣٨.

عن ابن عمر، ودليل خطئه مخالفته لأصحاب عبيدالله بن عمر، فكلهم يجعله من رواية ابن دينار عن ابن عمر قال ابن رجب ـ رحمه الله ـ وهو يتكلم على حديث عبدالله بن دينار «وهو معدود من غرائب الصحيح، فإن الشيخين خرجاه، ومع هذا تكلم فيه الإمام أحمد وقال: لم يتابع عبدالله بن دينار عليه، وأشار إلى أن الصحيح ما روى نافع عن ابن عمر أن النبي عليه قال: «الولاء لمن أعتق»(١) لم يذكر النهي عن بيع الولاء وهبته.

قلت: وروى نافع عن ابن عمر من قوله: النهي عن بيع الولاء وعن هبته غير مرفوع وهذا مما يعلل به حديث عبدالله بن دينار والله أعلم<sup>(٢)</sup>.

فالإمام أحمد استند في تعليله لهذا الحديث على جملة من الأمور:

أولاً: تفرد عبدالله بن دينار عن ابن عمر بهذا الحديث دون سائر أصحاب ابن عمر كنافع وسالم وغيرهما.

ثانياً: بعض أصحاب ابن عمر كنافع يروى في هذا الموضوع متناً مغايراً لما يرويه ابن دينار وهو قول النبي ﷺ: "إنما الولاء لمن أعتق" ولم يذكر النهى عن بيع الولاء وهبته.

ثالثاً: روى نافع عن ابن عمر «النهي عن بيع الولاء وهبته» لكن جعله موقوفاً على ابن عمر ولم يرفعه للنبي على ومعلوم أن نافعاً أحفظ أصحاب ابن عمر وقد ميز الموقوف من المرفوع، فيكون حديثه أصح، هذه أهم الأمور التي استند عليها الإمام أحمد في تعليل حديث ابن دينار.

ويفهم من كلام أحمد أن عبدالله بن دينار روى هذا الحديث بالمعنى ولم يلتزم باللفظ، وبهذا صرح أبو بكر بن العربي رحمه الله حيث قال في عارضة الأحوذي: «تفرد بهذا الحديث عبدالله بن دينار، وهو من الدرجة الثانية من الخبر، لأنه لم يذكر لفظ النبي علي وكأنه نقل معنى قول

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب الفرائض، باب الولاء لمن أعتق رقم (٦٧٥٢) ج١٢ ص٠٤ (مع الفتح).

<sup>(</sup>٢) شرح العلل ص٢٣٨ ـ ٢٣٩.

النبي ﷺ: "إنما الولاء لمن أعتق»(١).

هذه هي الأسس والقرائن التي اعتمد عليها الإمام أحمد في استنكار هذا الحديث وتعليله. . إذن ما هي الأسس التي اعتمد عليها البخاري ومن تبعه كمسلم والترمذي وغيرهم في تصحيح هذا الحديث؟

هذه الأسس والقرائن التي اعتمد عليها هؤلاء الأئمة في تصحيح الحديث يمكن حصرها فيما يلى:

الماريث التي وردت في هذا الموضوع سواء عن ابن عمر نفسه أو غيره الأحاديث التي وردت في هذا الموضوع سواء عن ابن عمر نفسه أو غيره كعائشة وما ورد في هذا الباب هو قول النبي على: "إنما الولاء "لمن أعتق» وهو يفيد حصر الولاء في العتق، دون غيره من أسباب التمليك كالبيع والهبة. وقد أشار البخاري - رحمه الله - إلى تداخل الحديثين واتفاقهما في المعنى، حيث ترجم في كتاب العتق، "باب بيع الولاء وهبته»، فأورد فيه حديث عبدالله بن دينار عن ابن عمر، ثم أورد فيه حديث عائشة، قالت اشتريت بريرة. فاشترط أهلها ولاءها فذكرت ذلك للنبي على فقال: أعتقيها. فإن الولاء لمن أعطى الورق...».

قال الحافظ: ووجه دخوله في الترجمة من قوله في أصل الحديث: «فإن الولاء لمن أعتق» وهو وإن كان لم يسقه هنا بهذا اللفظ، فكأنه أشار إليه كعادته، ووجه الدلالة منه حصره في المعتق فلا يكون لغيره معه منه شيء»(٢).

٢ - إن مضمون هذا الحديث قد عمل به أهل العلم من فقهاء
 الصحابة والتابعين والأئمة رضى الله عنهم وهذا يعتبر شاهداً لصحته.

وإلى هذا أشار الإمام الترمذي في جامعه، فإنه قال بعد روايته لهذا

<sup>(</sup>١) نقله الحافظ ابن حجر في الفتح: ج١٢ ص٤٥.

<sup>(\*)</sup> الولاء بالفتح والمد: حقّ ميرات المعتق من المعتق، (الفتح: ج٥ ص١٩٨).

<sup>(</sup>٢) الفتح: ج٥ ص١٩٨.

الحديث: «هذا حديث صحيح لا نعرفه إلا من حديث عبدالله بن دينار عن ابن عمر، والعمل على هذا الحديث عند أهل العلم»(١).

وقال ابن عبدالبر: اتفق الجماعة على العمل بهذا الحديث إلا ما روي عن ميمونة أنها وهبت ولاء سليمان يسار لابن عباس وروى عبدالرزاق ابن جريج عن عطاء: يجوز للسيد أن يأذن لعبده أن يوالي من شاء(٢).

وقال ابن بطال وغيره: جاء عن عثمان جواز بيع الولاء وكذا عن عروة، وجاء عن ميمون جواز هبته الولاء وكذا عن ابن عباس، ولعلهم لم يبلغهم الحديث (٣).

٣ ـ ومما يدل أيضاً على صحة حديث عبدالله بن دينار في النهي عن
 بيع الولاء وهبته أنه ورد من طريق شعبة ومالك بن أنس وسفيان الثوري،
 وحديث عبدالله بن دينار إذا ورد من طريق هؤلاء فهو صحيح.

قال أبو جعفر العقيلي(٤):

«روى شعبة والثوري ومالك وابن عيينة عن عبدالله بن دينار أحاديث متقاربة عند شعبة نحو عشرين، وعند مالك نحوها، وعند ابن عيينة بضعة عشر حديثاً، فأما رواية المشايخ عنه فيها اضطراب»(٥).

وقال البرديجي:

<sup>(</sup>١) جامع الترمذي (مع التحفة): ج٢ ص٢٣٨.

<sup>(</sup>٢) الفتح: ج١٢ ص٤٥.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٤) هو الإمام الحافظ أبو جعفر محمد بن عمرو بن موسى بن حمدا العقيلي، صاحب كتاب الضعفاء وهو مطبوع في أربعة مجلدات يشمل على (٢١٠١) ترجمة وعلى أكثر من (١٥٠٠) حديث صحيح وضعيف ومعلول. توفي سنة (٣٢٢ه) ترجمته في تذكرة الحفاظ: ٣٣ ص ٩٤٠.

<sup>(</sup>٥) شرح العلل ص٢٦١.

«أحاديث عبدالله بن دينار صحاح من حديث شعبة ومالك، وسفيان الثوري»(۱).

ويمكن أن يقال أن الإمام أحمد تقيد بحرفية الحديث، وأما الآخرون فنظروا إلى معنى الحديث فوجدوه خالياً من التغاير عن مضمون الحديث الذي رواه نافع فصححوه.

وهنا نجد ما يتفاضل به نافع عن عبدالله بن دينار من جهة التقيد بحرفية الحديث الذي يحدث به ابن عمر.

### المثال الرابع:

حديث عبدالله بن دينار عن أبي صالح عن أبي هريرة عن النبي ﷺ قال: «الإيمان»(٢).

أخرجه البخاري عن عبدالله بن محمد عن أبي عامر العقدي عن سليمان بن بلال به.

وأخرجه مسلم عن عبدالله بن سعد، وعبد بن حميد عن العقدي به. ورواه أيضاً زهير عن جرير بن حازم عن سهيل بن عبدالله عن ابن دينار به.

ورواه أبو داود عن موسى بن إسماعيل عن حماد عن سهيل به

رواه الترمذي عن أبي كريب عن وكيع عن سفيان عن سهيل به، وقال سن صحيح.

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه ص٢٦٢.

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري في كتاب الإيمان، باب أمور الإيمان، حديث رقم ٩، ج١ ص٦٧ (مع الفتح) ومسلم، في الإيمان أيضاً، باب عدد شعب الإيمان وأفضلها وأدناها... رقم (٧٥) (٥٠) ج١ ص٣٦، وأبو داود في كتاب السنة، باب في رد الإرجاء ج٢ ص٣٦٨ ـ ط دار الكتاب العربي، والترمذي في كتاب الإيمان، ج٣ ص٣٥٨ (مع التحفة)، والنسائي، في كتاب الإيمان، باب شعب الإيمان (٥٠١٩) و(٥٠٢٠) و(١٠٠٠) ج٨ ص٣٨٤ طبعة دار المعرفة، وابن ماجة في مقدمة سننه، باب في الإيمان رقم (٧٥) ج١ ص٢٢.

ورواه النسائي عن محمد بن عبدالله المحرمي عن أبي عامر العقدي به . وعن أحمد بن سليمان عن أبي داود الحفري وأبي نعيم كلاهما عن سفيان به .

وعن يحيى بن حبيب، عن خالد بن الحارث عن ابن عجلان ببعضه «الحياء من الإيمان».

ورواه ابن ماجه عن علي بن محمد الطنافسي عن وكيع به، وعن عمرو بن نافع بن جرير به.

وعن أبي بكر بن شيبة عن أبي جمال الأحمر عن ابن عجلان نحوه.

وهذا الحديث معدود من غرائب الصحيح، فإنه تفرد به عبدالله بن دينار، عن أبي صالح ولم يتابعه عليه أحد، ثم اشتهر عن عبدالله بن دينار، ورواه عنه جماعة من أصحابه كسهيل بن أبي صالح، ومحمد بن عجلان، وسليمان بن بلال، وهؤلاء كلهم رواياتهم في الكتب الستة، كما سبق بيانه.

وذكر ابن رجب عن العقيلي ـ وهو يتكلم عن أصحاب عبدالله بن دينار ـ:

وقد فسر الحافظ ابن رجب المراد من كلام العقيلي فقال:

<sup>(\*)</sup> لم أجد في الرواة من اسمه سهيل بن عجلان، وأظنه تصحيفاً، والصواب سهيلًا وابن عجلان.

<sup>(</sup>١) شرح العلل ص٢٦٢.

«وقول العقيلي: لم يتابع عليه، يشبه كلام القطان، وأحمد والبرديجي في أن الحديث إذا لم يتابع راويه عليه فإنه يتوقف فيه أو يكون منكراً»(١).

فالحافظ العقيلي يستنكر هذا الحديث، وهذا الاستنكار مبني على جملة من الأمور هي:

١ - تفرد عبدالله بن دينار بالحديث، إذ لم يتابعه عليه أحد.

٢ - إن هذا الحديث إنما يرويه الشيوخ<sup>(\*)</sup> من أصحاب عبدالله بن دينار،
 ولم يتابعهم عليه الحفاظ.

٣ - وجود الاختلاف والاضطراب في رواية هؤلاء الشيوخ، عن عبدالله بن دينار.

أما بالنسبة لتفرد عبدالله بن دينار بالحديث فلا يضر إذ إن التفرد كان في الطبقات المتقدمة، والتفرد في هذه الطبقات لا يضر إذ من شأن الحديث ألا ينشر كثيراً ولا تتعدد مخارجه، وقد تقدم تفصيل هذا في المطلب الأول من هذا المبحث.

أما بالنسبة للنقطة الثانية: وهي تفرد الشيوخ بهذا الحديث.

نعم لم يرو الحفاظ من أصحاب عبدالله بن دينار هذا الحديث، كشعبة ومالك وسفيان وإنما رواه الشيوخ من أصحابه وهم:

سهيل بن عبدالله، وسهيل بن أبي صالح، ومحمد بن عجلان، وسليمان بن بلال، ويزيد بن الهاد.

فأما سهيل بن عبدالله فهو ضعيف، روى عنه الجماعة (٢).

وسهيل بن أبي صالح: صدوق تغير حفظه بآخره، روى له البخاري

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه.

 <sup>(\*)</sup> الشيوخ في اصطلاح أهل هذا العلم عبارة عمن دون الأثمة الحفاظ وقد يكون فيهم الثقة وغيره (شرح العلل ص٢٥٦).

<sup>(</sup>٢) التقريب ص٢٥٩.

مقروناً، وتعليقاً، وروى له بقية الجماعة(١).

ومحمد بن عجلان: صدوق إلا أنه اختلطت عليه أحاديث أبي هريرة (٢).

وسليمان بن بلال: ثقة روى عنه الجماعة<sup>(٣)</sup>.

ويزيد بن عبدالله بن الهاد: ثقة مكثر، روى عنه الجماعة (٤).

فهؤلاء الشيوخ فيهم الضعيف والصدوق والثقة، حتى ولو سلمنا بأن هؤلاء جميعاً في مرتبة الشيوخ بالنسبة إلى ابن دينار، فقد رووا جميعاً هذا الحديث عن عبدالله بن دينار عن أبي هريرة، فيدل ذلك على أنهم قد حفظوا هذا الحديث.

وأما بالنسبة للنقطة الثالثة: وهي وجود الاضطراب في رواية هؤلاء الشيوخ فما وجه هذا الاضطراب؟ وهل يقدح في صحة هذا الحديث أم لا؟

قد ذكر العلامة العيني اختلاف الروايات في هذا الحديث، وحاصله ما يلى:

\_ اختلاف في العدد: فبعض الرواة قال بضع وستون، أو بضع وسبعون على الشك، وبعضهم قال: بضع وسبعون، وقال آخر: بضع وستون.

- اختلاف في بعض الألفاظ: فبعضهم قال: بضع وسبعون باباً، وفي بعضها شعبة، وورد في بعض الروايات: أرفعها وورد في روايات أخرى أفضلها (٥٠).

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه ص٢٥٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ص٤٩٦.

<sup>(</sup>۳) المصدر نفسه ص۲۵۰.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه ص٦٠٢.

<sup>(</sup>٥) عمدة القاري: ج١ ص١٣٥.

فهذا الاضطراب لا يقدح في صحة أصل الحديث وإن كان يقدح في تبوت العدد، ولهذا نظائر وأمثلة في صحيح البخاري منها: حديث الواهبة نفسها.

الذي يرويه أبو حازم عن سهل بن سعد رضي الله عنه قال: جاءت امرأة إلى رسول الله فقالت: يا رسول الله: إني قد وهبت لك نفسي فقال رجل زوجنيها قال: زوجناكها بما معك من القرآن»(۱).

فقد اختلف الرواة على أبي حازم فقال مالك وجماعة: فقد روجناكها، وقال ابن عيينة: أنكحتكها، وقال ابن أبي حازم، ويعقوب بن عبدالرحمن: ملكتكها، وقال الثوري: أملكتكها، وقال أبو غسان: أمكناكها.

قال الحافظ: "فالمقطوع به أن النبي ﷺ لم يقل هذه الألفاظ كلها مرة واحدة تلك الساعة، فلم يبق إلا أن يقال: إن النبي ﷺ قال لفظاً وعبر عنه بقية الرواة بالمعنى والله أعلم "(٢).

فهذا الاختلاف لم يضر في ثبوت الحديث.

فكذلك الاختلاف الواقع في حديث «الإيمان بضع وسبعون...» لا يقدح في صحته. وإن كان الإمام البخاري ـ رحمه الله ـ قد اختار ورجح رواية «بضع وستون...» فما هو الأساس الذي اعتمده في ترجيح هذه الرواية؟ قد أشار إليه الحافظ بقوله: «ورجح البيهقي رواية البخاري لأن سليمان لم يشك، وترجيح رواية بضع وسبعون شعبة لكونها زيادة ثقة. كما ذكره الحليمي ثم عياض ـ لا يستقيم إذ الذي زادها لم يستمر على الجزم بها، لا سيما مع اتحاد المخرج، وبهذا يتبين شفوف نظر البخاري وقد رجح ابن الصلاح رواية الأقل لكونه المتيقن» (٢).

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري في كتاب الوكالة: باب وكالة المرأة الإمام في النكاح: ج٤ ص٦٧٥ رقم (٢٣١٠)، ثم كرره في مواضع كثيرة من صحيحه.

<sup>(</sup>۲) النکت ص۳٤٥.

<sup>(</sup>٣) فتح الباري: ج١ ص١٦.

والذي يظهر لي إضافة إلى ما قاله الحافظ، هو أن سليمان بن بلال أوثق ممن خالفه، فهذه القرائن كلها مجتمعة ترجح رواية البخاري ـ رحمه الله ـ.

ومما يدل على صحة هذا الحديث في الجملة، أنه لا يعارض القرآن ولا السنة، بل يوافقهما لذا نجد الإمام البخاري ذكر قبل هذا الحديث آيتين في نفس معناه، وهما قول تعالى: ﴿ لَيْسَ آلِيرَ أَن تُولُوا وُجُوهَكُمْ قِبَلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلَاكِنَّ الْبِرِّ مَنْ ءَامَنَ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَالْمَلَتِكَةِ وَالْكِنَبِ وَالنّبِينَ وَءَاتَى الْمَشْرِقِ الْمُعْرِبِ وَلَاكِنَّ الْبَيْدِ وَالنّبِينَ وَمَاتَى الْمَالَ عَلَى حُبِّهِ وَنُوى الْقُرْبَ وَالْيَتَعَى وَالْمَسْكِينَ وَأَبْنَ السّبِيلِ وَالسّآبِلِينَ وَفِي الْوَاسِ وَالْمَالِينَ فِي الْمُونُونَ يَعْهَدِهِمْ إِذَا عَلَهُ وَالصَّابِلِينَ فِي الْمُؤْمِنَ وَالْمَاسَةِ فَلَا عَلَيْكُ مُلُوا وَالصَّابِلِينَ فِي الْمُؤْمِنَ وَالْمَاسَةِ وَالسَّابِلِينَ فِي الْمُؤْمِنَ وَالْمَاسَةِ وَالسَّابِلِينَ فِي الْمُؤْمِنَ وَالْمَاسِدِينَ فِي الْمُؤْمِنَ وَالْمَاسَةِ وَالْمَاسَةِ وَالطَّالِقَ وَعِينَ الْبَاشِ أُولَتِكَ النَّذِينَ صَدَقُوا وَالْقِيكَ هُمُ الْمُنْقُونَ ( اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَالْمَالَةِ وَالْفَالِينَ الْمُؤْمِنَ عَلَيْ الْمُؤْمِنَ الْمَالُونَ وَعِينَ الْمَالُونَ الْمَالِينَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَالْمَالَةُ وَالْمَالَةُ وَالْمَالَةُ وَالْمَالِينَ الْمَالُونَ اللّهُ وَلُولَةً وَالْوَلَتِكَ هُمُ الْمُنْفُونَ الْمَالِينَ الْمَالَةُ وَلَالْمَالُونَ وَالْمَالَةِ وَالْمَالَةِ وَالْمَالَةُ وَالْمَالَةِ وَالْمَالَةُ وَالْمَالِينَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلُولِينَا فَي الْمُنْفِقُونَ الْمُعَالِينَ اللّهُ الللللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ الللهُ اللهُ ال

وقوله تعالى: ﴿ قَدْ أَفَلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴿ ٱلَّذِينَ هُمْ فِي صَلَابِهِمْ خَشِعُونَ ﴾ وَالَّذِينَ هُمْ اللَّهُ فَا صَلَابِهِمْ خَشِعُونَ ﴾ وَالَّذِينَ هُمْ اللَّهُ فَا مَلَكُتْ أَيْمَانُونَ ﴾ وَالَّذِينَ هُمْ اللَّهُ وَمَا مَلَكُتْ أَيْمَانُهُمْ فَإِنَّهُمْ غَيْرُ اللَّهُ مُمْ الْمَادُونَ ﴾ وَالَّذِينَ هُمْ الْمَانُونِ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّل

قال الحافظ: «وكأن المؤلف (أي البخاري) أشار إلى إمكان عد الشعب من هاتين الآيتين وشبههما»(٣).

وأما الأحاديث في هذا المعنى فهي كثيرة جداً قد أوردها الأئمة في مصنفاتهم في أبواب الإيمان والسنة.

مما سبق نستخلص أن البخاري لا يرى أن كل حديث تفرد به راويه منكراً، بل يراه صحيحاً مقبولًا إذا توفرت فيه الشروط التالية كلها أو بعضها:

١٠ ـ أن يكون الراوى المتفرد بالحديث ثقة حافظ.

٢ ـ أن يكون التفرد في الطبقات المتقدمة ثم يشتهر في الطبقات المتأخرة.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ١٧٧.

<sup>(</sup>٢) سورة المؤمنون، الآيات: من ١ إلى ١١.

<sup>(</sup>٣) الفتح: ج1 ص٦٦.

- ٣ ـ أن لا يعارض الحديث الثابت المشهور عن النبي ﷺ.
- أن تكون له شواهد من القرآن الكريم أو الأحاديث المرفوعة.
- أن يكون ما تضمنه الحديث معمولًا به عند أهل العلم ولا يكون مهجوراً غير مستعمل.

وحسب وضوح هذه القرائن وكثرتها يكون الحكم على الحديث بالنكارة أو بالشهرة.

وهنا تختلف أحكام الأثمة النقاد حسب اجتهادهم واطلاعهم، ومن خلال هذه الأمثلة المدروسة نطمئن إلى الأحاديث الواردة في صحيح البخاري، ونعلم أنها منتقاة بدقة كبيرة.

قال ابن رجب بعد أن نقل الإمام أحمد أنه يستنكر ما تفرد به بريد بن عبدالله بن أبي بردة، وزيد بن أنسية، وإبراهيم التيمي.

«... وأما تصرف الشيخين والأكثرين فيدل على خلاف هذا، وأن ما رواه الثقة عن الثقة إلى منتهاه وليس له علة فليس بمنكر، وقد خرجا في الصحيحين حديث بريد بن عبدالله بن أبي بردة، وحديث محمد بن إبراهيم التيمي وحديث زيد بن أبي أنسية (١٠).

ثم نقل عن الإمام مسلم قوله في مقدمة صحيحه:

«حكم أهل العلم والذي يعرف من مذهبهم، في قول ما يتفرد به المحدث من الحديث أن يكون قد شارك الثقات من أهل الحفظ في بعض ما رواه، وأمعن في ذلك على الموافقة لهم، فإذا وجد كذلك ثم زاد بعد ذلك شيئاً، ليس عند أصحابه، قبلت زيادته، فأما من تراه يعمد لمثل الزهري في جلالته وكثرة أصحابه الحفاظ المتقنين لحديث وحديث غيره أو كمثل هشام بن عروة، وحديثهما عند أهل العلم مبسوط مشترك وقد نقل أصحابهما عنهما حديثهما على اتفاق منهم، في الكثرة، فيروى عنهما أو عن

<sup>(</sup>١) شرح العلل ص٢٥٥.

أحدهما العدد من الحديث ممن لا يعرف أحد من أصحابهما، وليس قد شاركهم في الصحيح الذي عندهم فغير جائز قبول حديث هذا الضرب من الناس والله أعلم»(١).

#### \* \* \*

# المطلب الثالث نماذج لانحاديث أعلها الإمام البخاري بالتفرد

رأينا في النماذج السابقة أن التفرد من دلائل العلة، ولكن قد يكون الحديث صحيحاً لقرائن أخرى تنضم إليه، كما سبق تفصيله.

وفي هذا المطلب أذكر نماذج أخرى لما يتفرد به الراوي، وتنضم إليه قرائن أخرى فيكون الحديث معلولًا عند الإمام البخاري ـ رحمه الله ـ.

### المثال الأول:

حديث النبي على: «الكافر يأكل في سبعة أمعاء والمؤمن يأكل في معي واحد» (٢) فمتن هذا الحديث معروف عن النبي على من وجوه متعددة، وقد خرجه الشيخان في صحيحيهما من حديث أبي هريرة ومن حديث ابن عمر عن النبي على بطرق مختلفة. لكن هذا الحديث رواه كريب عن أبي أسامة عن بريد بن عبدالله بن أبي بردة عن جده أبي بردة عن أبي موسى عن النبي على قال: «الكافر يأكل في سبعة أمعاء، والمؤمن يأكل في معي واحد» (٣).

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه انظر مقدمة صحيح مسلم ص٧.

 <sup>(</sup>۲) رواه البخاري، في كتاب الأطعمة، باب المؤمن يأكل في معي واحد، ج٩ ص٤٤٦ ٤٤٧ (مع الفتح)، ورواه مسلم، في كتاب الأشربة، باب المؤمن يأكل في معي واحد، والكافر يأكل في سبعة أمعاء، ج٣ ص١٦٣١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في صحيحه: ج٣ ص١٦٣٦، وابن ماجة في سننه، حديث رقم (٣٢٥٨) من رواية أبي كريب، وأخرجه الترمذي في العلل الصغير: ج٥ ص٧٦٠ (مع الجامع)، والعلل الكبير ص٣٠٣.

وقد استغربه غير واحد من هذا الوجه، وذكر أن أبا كريب تفرد به منهم البخاري وأبو زرعة، وظاهر كلام أحمد يدل على استنكار هذا الحديث أيضاً (١).

إذا علمنا أن أبا كريب (٢) المتفرد بالحديث ثقة حافظ روى له الجماعة فهل يتسنى لنا الاستدراك على هؤلاء الأئمة ونقول: إنه ثقة حافظ فلا يضر تفرده أم نبحث عن القرائن التي انضمت إلى هذا التفرد، فجعلتهم يحكمون على الحديث بالغرابة ويستنكرونه.

وهذه القرائن هي

١ \_ تفرد أبي كريب به عن أبي أسامة

۲ \_ تفرد أبي أسامة به عن بريد.

٣ \_ رواية أبى كريب هذا الحديث عن أبي أسامة حال المذاكرة.

وقد أشار البخاري ـ رحمه الله ـ إلى هذه القرائن فيما نقله عنه الترمذي، حيث قال بعد روايته هذا الحديث من طريق أبى كريب

«وسألت محمداً بن إسماعيل عن هذا الحديث فقال: هذا حديث أبي كريب عن أبي أسامة، فقلت: حدثنا غير واحد عن أبي أسامة بهذا فجعل يتعجب ويقول: ما علمت أن أحداً حدّث بهذا غير أبي كريب، قال محمد: وكنا نرى أن أبا كريب أخذ هذا الحديث عن أبي أسامة في المذاكرة»(٣).

والذين رووا هذا الحديث عن أبي أسامة غير أبي كريب هم أبو هشام الرفاعي وأبو السائب والحسين الأسود.

<sup>(</sup>١) شرح العلل ص٢٤٨.

<sup>(</sup>٢) هو محمد بن العلاء بن كريب الهمذاني، أبو كريب الكوفي، مشهور بكنيته، ثقة حافظ، من العاشرة، مات سنة (٧٤٧) وهو ابن تسع وثمانين سنة، ترجمته في التقريب ص٠٠٠.

٣) العلل الصغير (مع الجامع): ج٥ ص٧٦٠، والعلل الكبير ص٣٠٣.

فلماذا لم يعتد النقاد بهؤلاء ويعتبروا حديثهم متابعة لأبي كريب تدفع عنه وصف التفرد بهذا الحديث؟

لم يعتد النقاد بهذه الطرق، لأنهم علموا عدم صحة سماع هؤلاء لهذا الحديث من أبي كريب وأضافوه إلى أبى أسامة .

قال الحافظ ابن رجب:

«وذكر لأبي زرعة من رواه عن أبي أسامة غير أبي كريب، فكأنه أشار إلى أنهم أخذوه منه، وحسين بن الأسود (١)، كان يتهم بسرقة الحديث، وأبو هشام (7) فيه ضعف»(7).

وكذلك تعجب الإمام البخاري لما قال له الترمذي حدثنا غير واحد عن أبي أسامة بهذا وقال: ما علمت أحداً حدث بهذا غير أبي كريب.

وأما القرينة الأخرى، وهي أخذ أبي كريب لهذا الحديث حال المذاكرة فقد وضحها الحافظ ابن رجب بقول: «وما حكاه الترمذي عن البخاري هاهنا أنه قال: كنا نرى أن أبا كريب أخذ هذا عن أبي أسامة في المذاكرة، فهو تعليل للحديث، فإن أبا أسامة لم يرو هذا الحديث عنه أحد من الثقات غير أبي كريب، والمذاكرة يحصل فيها تسامح بخلاف حال السماع والإملاء»(٤).

<sup>(</sup>۱) الحسين بن علي بن الأسود العجلي الكوفي، صدوق يخطىء كثيراً، مات سنة ٥٢٥٤، ترجمته في: التقريب ص١٦٧، والتهذيب ج٢ ص٣٤٣، والميزان: ج١ ص٥٤٣.

 <sup>(</sup>۲) محمد بن يزيد بن محمد بن كثير العجلي، أبو هشام الرفاعي الكوفي، قاضي بغداد، ضعفه البخاري والنسائي وغيرهما، مات سنة ٥٢٤٨، ترجمته في: الضعفاء الصغير ٢٣٦، الميزان ج٤ ص٦٨.

<sup>(</sup>٣) شرح العلل ص٢٤٨.

<sup>(£)</sup> المصدر نفسه ص٢٤٩.

# المثال الثاني:

حديث النهي عن الانتباذ في الدباء والمزقت(١).

وهو حديث صحيح ثابت عن النبي على مشهور من رواية جماعة من الصحابة: ابن عباس وابل عمر وابن سعيد وأنس وأبي هريرة.

لكن ورد من رواية شبابة عن شعبة عن يكير عن عطاء عن عبدالرحمن بن يعمر أن النبي على نهى عن الدباء والمزفت(٢).

(فهذا الحديث بهذا الإسناد غريب جداً وقد أنكره على شبابه طوائف من الأئمة منهم - أحمد والبخاري وأبو حاتم وابن عدي)(٣) والترمذي أنضاً(٤).

وقد بيّن الترمذي بعض الجوانب التي من أجلها أعلّ النقاد فقال: بعد روايته له من طريق شبابة.

"هذا حديث غريب من قبل إسناده، ولا يعلم أحد حدث به عن شعبة غير شبابه، وقد روي عن النبي على أوجه كثيرة أنه نهى أن ينتبذ في الدباء والمزفت، وحديث شبابه إنما يستغرب لأنه تفرد به عن شعبة، وقد روى شعبة وسفيان الثوري بهذا الإسناد عن بكير بن عطاء بن عبدالرحمن بن يعمر عن النبي على أنه قال: "الحج عرفة" فهذا الحديث المعروف عند أهل الحديث بهذا الإسناد" (وتمثل هذه القرائن فيما يلي

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري في كتاب الإيمان: باب أداء الخمس من الإيمان، رقم (۵۳) ج١ ص١٥٧ (مع الفتح)، عن ابن عباس ورواه في كتب العلم، والمواقيت، والأثرية عن ابن عمر، ورواه مسلم في كتاب الإيمان، ج١ ص٣٤ ـ ٥٠ عن ابن عباس وأبي سعيد، ورواه في الأثرية: ج٣ ص١٥٧٧ ـ ١٥٨٥ عن أنس وأبي هريرة وعلى وعائشة وغيرهم

إلى أخرجه ابن ماجة في سننه رقم (٣٤٠٤٩) والنسائي: ج٨ ص٣٠٥، وأخرجه الترمذي
 على العلل الصغير: ج٥ ص٧٦١ (مع الجامع) والعلل الكبير ص٣٠٩.

۱) شرح العلل ص۲٤٩...

العلل الصغير: ج٥ ص ٧٦١، والعلل الكبير ص٣٠٩.

<sup>(</sup>٥) العلل الصغير: ج٥ ص٠٧٦٠.

- ١ \_ تفرد شبابة بهذا الحديث دون سائر أصحاب شعبة.
  - ٢ \_ شهرة هذا الحديث بغير هذا الإسناد.
- ٣ \_ وجود حديث آخر عن شعبة روي بهذا الإسناد الذي تفرد به شبابه.

وفيما يلى تفصيل هذه النقاط:

إن تفرد شبابة عن شعبة بهذا الحديث بهذا الإسناد دون سائر أصحاب شعبة الحفاظ الأثبات يثير ريبة في نفس الناقد، نعم إن شبابه بن سوار ثقة (١). لكنه ليس من أثبت أصحاب شعبة، كيحيى القطان وابن مهدي ومعاذ بن معاذ، وخالد بن الحارث وغندر (محمد بن جعفر)(٢).

فهؤلاء كلهم لم يرووه من هذا الطريق الذي رواه به شبابه.

ولو نظرنا في الصحيحين نجد أن الثقات من أصحاب شعبة رووه من طرق عدة، ليس فيهما طريق شبابة.

فأما البخاري فإنه يروي هذا الحديث في مواضع متعددة من صحيحه من طريق شعبة عن أبي حمزة عن ابن عباس، حدث عن شعبة بذلك: على بن الجعد<sup>(٣)</sup>، وغندر<sup>(٤)</sup>، والنضر بن شميل<sup>(٥)</sup>.

وأما إلامام مسلم فإنه توسع في ذكر طرق هذا الحديث عن شعبة (٦).

فقد أورده من طريق شعبة عن الأعمش عن إبراهيم التيمي عن الحارث بن سويد عن على حدث بذلك عن شعبة محمد بن جعفر.

<sup>(</sup>۱) شبابه بن سوار الفزاري: ثقة، رمي بالإرجاء. مات سنة ۲۰۶ ترجمته في تهذيب التهذيب: ج٤ ص٣٠٠٠.

<sup>(</sup>٢) انظر: سؤالات ابن بكير للدارقطني ص٤٣ وشرح العلل ص٢٨٦ ـ ٢٨٨.

<sup>(</sup>٣) حديث رقم (٥٣) ج١ ص١٥٧.

<sup>(</sup>٤) حديث رقم (۸۷) ج۱ ص۲۲۱.

<sup>(</sup>٥) حديث رقم (٧٢٦٦) ج١٣ ص٢٥٦.

<sup>(</sup>٦) صحيح مسلم: ج٣ ص١٥٧٨ ـ ١٥٨٦.

وأورده من طريق شعبة عن نصور وسليمان وحماد عن إبراهيم عن الأسود عن عائشة حدث عن شعبة بذلك يحيى القطان

وأورده أيضاً من طريق شعبة عن يحيى العمراني عن ابن عباس، حدث عن شعبة بذلك عبدالرحمن بن مهدى، ومحمد بن جعفر.

وأورده من طريق شعبة عن محارب بن دثار عن ابن عمر حدث عنه بذلك محمد بن جعفر.

وأورده من طريق شعبة عن عقبة بن حريث عن ابن عمر خدث عنه بذلك محمد بن جعفر.

وأورده أيضاً من طريق شعبة عن جبلة عن ابن عمر حدث عنه يذلك محمد بن جعفر.

وأورده من طريق شعبة عن عمر بن مرة عن زاذان عن ابن عمر حدث بذلك أبو داود ومعاذ بن معاذ.

فهذه أشهر الطرق لهذا الحديث عن شعبة التي تداولها الثقات من أصحابه، أما طريقة شبابة عن شعبة فلم يشتهر فيتداوله الثقات.

أما بالنسبة للنقطة الثالثة وهي وجود حديث آخر عن شعبة بهذا الإسناد وهو «الحج عرفة»(١) فهذا المتن هو الذي يعرف عن شعبة عن بكير بن عطاء عن عبدالرحمن بن يعمر عن النبي على أن الحديث السابق انقلب إسناده على شبابة بن سوار فجعل إسناد هذا الحديث للحديث السابق.

فهذه القرائن مجتمعة جعلت النقاد يحكمون على هذا الحديث بالنكارة وليس لمجرد التفرد.

والنتائج التي نستخلصها مما سبق تتمثل فيما يلي:

١ \_ يعد التفرد من الدلائل القوية لمعرفة علل الأحاديث.

<sup>(</sup>۱) رواه الإمام أحمد في مسنده، ج٤ ص٣٠٩ و٣٣٥، والترمذي: ج١ ص٨٨٥ وأبو داود والنسائي وابن ماجة والحاكم في المستدرك والبيهتي.

- ٢ ـ لا يكتفي النقاد بمجرد التفرد للحكم على الحديث بالنكارة أو
   الشذوذ، بل لا بد من وجود القرائن.
  - ٣ \_ إن هذه القرائن تختلف باختلاف الأحاديث، وليس منحصرة.
- ٤ ـ ليس للنقاد عمل مطرد في تفرد الراوي، فلا يقبلونه مطلقاً، ولا يردونه مطلقاً، فهنالك بعض تفردات الرواة صححها البخاري وغيره وهذا النوع يسمى بغرائب الصحيح، كما سبق بيانه في المطلب السابق وهناك تفردات حكم عليها البخاري بالنكارة كما بينته في هذا المطلب.
- ـ قد تختلف أحكام النقاد على الأحاديث التي وقع فيها التفرد، وهذا بناء على مدى اطلاعهم على طرق الحديث والقرائن المرجحة، وليس اختلافاً في المنهج.



# المبحث الثالث المخالفة وأثرها في التعليل

مدخل: مقدمات نظرية (تعريف المخالفة، أسبابها، ضابطها، صورها، أحكامها، أثرها).

القسم الأول: الاختلاف في سياق الإسناد.

المطلب الأول: الاختلاف في الوصل والإرسال.

المطلب الثاني: الإختلاف في الرفع والوقف.

المطلب الثالث: الاختلاف في تسمية شيخ الراوي.

المطلب الرابع: الاختلاف في زيادة راو في الإسناد وحذفه

القسم الثاني: الاختلاف في سياق المتن.

المطلب الأول: الاحتصار.

المطلب الثاني: الرواية بالمعنى.

المطلب الثالث: الإدراج.

#### مقدمات نظرية:

# تعريف المخالفة وذكر أسبابها:

لم أجد لها تعريفاً، وقد اجتهدت في تعريفها حسب ممارستي لكتب الحديث وعلله، فأقول:

«هي أن يروي الرواة عن شيخهم حديثاً ما، فيقع بينهم تغاير \*\* في سياق إسناده أو متنه».

وسبب هذا التغاير في بعض الأحيان، كثرة طرق هذا الحديث واتساع الشيخ في الرواية، وأحياناً يكون سببه الوهم والغلط.

وتكثر المخالفة وتقل حسب كثرة تلاميذ الشيخ وقلتهم، فكلما كثر أصحابه وتلاميذه كثر الاختلاف في حديثه، وكلما قل أصحابه وتلاميذه قل الاختلاف في حديثه، وهذا راجع إلى اختلاف مراتبهم في الضبط والإتقان وطول الملازمة للشيخ أو قلتها.

# ضابطها:

حتى يكون الاختلاف معتبراً يتعين فيه أن يكون المخرج واحداً.

قال ابن الصلاح - رحمه الله -: «وينبغي في التعارض أن يكون المخرج واحداً وإلا فتعد الوجوه المختلفة طرقاً مستقلة»(١).

قال الحافظ: «وقد فسر ابن العربي الحديث بأن يكون من رواية راو قد اشتهر برواية حديث أهل بلده، كقتادة في البصريين وأبي إسحاق السبيعي في الكوفيين وعطاء في المكيين، وأمثالهم، فإن حديث البصريين مثلًا إذا

<sup>(\*)</sup> لم أعبر بالتعارض كما هو مستعمل عند بعض العلماء لأن التغاير أعم وأشمل، والتعارض أخص، ومن الاختلاف ما ليس فيه تعارض.

<sup>(</sup>١) انظر مقدمة ابن الصلاح مع التقييد والإيضاح ص٩٤ وص١١٧ .ط: دار الكتاب العربي. بتحقيق عبدالرحمٰن محمد عثمان.

جاء عن قتادة ونحوه كان مخرجه معروفاً، وإذا جاء عن غير قتادة ونحوه كان شاذاً والله أعلم»(١).

# صور المخالفة:

يقع الاختلاف بين الرواة في أمور كثيرة غير محصورة فيها ما يؤثر في القبول وفيها ما لا يؤثر فيها ما لا يغثر فيها ما لا يؤثر فيه كاختلافهم في العبارات والألفاظ بحيث لا يغير المعنى المقصود وكذا في التقديم والتأخير، وصيغ التلقي مثل حدثنا وأخبرنا ونحوهما.

وجدير بالذكر أن الاختلاف في صيغ التلقي يؤثر أحياناً في الصحة والقبول، كالاختلاف في التصريح بالسماع بالنسبة إلى رواية من وصف بالتدليس أو الإرسال<sup>(٢)</sup>.

وأما الاختلاف المؤثر فتارة يكون في السند وتارة يكون في المتن، فالذي في السند يتنوع أنواعاً:

تعارض الوصل والإرسال، وتعارض الوقف مع الرفع، وتعارض الاتصال والانقطاع، وتعارض في شيخ الراوي، مثلاً: أن يروي الحديث قوم عن رجل عن تابعي عن صحابي، ويرويه غيرهم عن ذلك الرجل عن تابعي آخر عن الصحابي نفسه، وتعارض في زيادة رجل في أحد الإسنادين، وتعارض في اسم الراوي ونسبه إن كان متردداً بين ثقة وضعيف، وتعارض في الجمع والإفراد في الرواية، مثلاً: أن يروي الحديث قوم عن رجل عن فلان وفلان ويرويه غيرهم عن ذلك الرجل عن فلان مفرداً.

وأما الاختلاف في المتن فيتنوع أنواعاً: منها تعارض الإطلاق والتقييد، وتعارض العموم والخصوص، وتعارض الزيادة والنقص (٣).

<sup>(</sup>١) النكت: تحقيق ربيع بن هادي: ج١ ص٥٠٥.

<sup>(</sup>۲) الحديث المعلول ص٣٦.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ج٢ ص ٧٧٧ ـ ٧٧٨.

#### أحكامها:

لقد اعتبر كثير من المتأخرين ـ عند وقوع الاختلاف بين الرواة في الوصل والإرسال والرفع والوقف ـ أن الحكم للزائد إذا كان ثقة فيرجح الرفع على الوقف، والوصل على الإرسال باعتبار أن كلًا من الرفع والوصل زيادة.

وقد ذكر ابن الصلاح - رحمه الله - الخلاف في هذه المسألة، وحاصله ما يلى:

إذا تعارض الوصل والإرسال فالحكم للمرسل وقيل الحكم للأكثر، وقيل الحكم للأحفظ، سواء أكان المخالف واحداً أم جماعة وصحح الخطيب البغدادي القول الأخير(١).

ونقل الحافظ العلائي عن شيخه ابن الزملكاني أنه فرق بين مسألتي تعارض الوصل والإرسال والرفع والوقف بأن الوصل في السند زيادة من الثقة فتقبل وليس الرفع زيادة في المتن فتكون علة (٢).

وهذه الأحكام العامة بالقبول أو الرد غير مسلمة في منهج المحدثين النقاد، فإن مذهبهم ليس القبول مطلقاً أو الرد مطلقاً، بل بحسب القرائن.

قال الحافظ ـ رحمه الله ـ: "إن تعليلهم الموصول بالمرسل أو المنقطع، والمرفوع بالموقوف أو المقطوع، ليس على إطلاقه، بل ذلك دائر على غلبة الظن بترجيح أحدهما على الآخر بالقرائن التي تحفه"(").

وقال ابن دقيق العيد:

«من حكى عن أهل الحديث أو أكثرهم أنه إذا تعارض رواية مرسل ومسند أو رافع وواقف أو ناقص أو زائد أن الحكم للزائد فلم يصب في

<sup>(</sup>١) انظر علوم الحديث ص ٦٤ ـ ٦٥.

<sup>(</sup>۲) النكت ص۲۸٦.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه ص٣١٤.

هذا الإطلاق، فإن ذلك ليس قانوناً مطرداً، وبمراجعة أحكامهم الجزئية يعرف صواب ما نقول»(١).

وقد جزم الحافظ العلائي فقال:

"كلام الأئمة المتقدمين في هذا الفن كعبدالرحمن بن مهدي، ويحيى بن سعيد القطان، وأحمد بن حنبل والبخاري وأمثالهم يقتضي أنهم لا يحكمون في هذه المسألة بحكم كلي بل عملهم في ذلك دائر مع الترجيح بالنسبة إلى ما يقوى عند أحدهم في كل حديث" (٢).

ويقول الحافظ السجاوي:

"إنه لا يحكم في تعارض الوصل والرفع مع الإرسال والوقف بشيء معين، بل إن كان من أرسل أو أوقف من الثقات أرجح قدم وكذا بالعكس»(٣).

# أثر المخالفة في التعليل:

تعدّ المخالفة من الدلائل القوية التي تدرك بها العلة وقد سبق أن نقلت كلام ابن الصلاح في ذلك، وأكرره هنا لأهميته، قال ـ رحمه الله ـ:

«ويستعان على إدراكها (أي العلة) بتفرد الراوي وبمخالفة غيره له مع قرائن تنضم إلى ذلك»(٤).

ولا يمكن الوصول إلى العلة والكشف عنها إلا بجمع طرق الحديث المختلفة في سياق واحد، والنظر في كل راو من طبقات الإسناد هل تفرد أم خالف، قال الخطيب ـ رحمه الله ـ:

«السبيل إلى معرفة علة الحديث أن يجمع بين طرقه، وينظر في

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه ص٢٣٦ وقد نقله الصنعاني في توضيح الأفكار: ج١ ص٣٤٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ص٧٣٧ وقد نقله الصنعاني في توضيح الأفكار: ج١ ص٣٤٤.

<sup>(</sup>٣) فتح المعيث: ج١ ص٢١٨.

<sup>(</sup>٤) علوم الحديث ص٨١ - ٨٢.

اختلاف رواته ويعتبر بمكانهم في الحفظ ومنزلتهم في الإتقان والضبط»(١).

والناظر في كتب العلل يلاحظ اشتمالها على ذكر طرق الحديث المختلفة، والمقارنة بينها وذكر اختلاف الرواة فيما بينهم.

وقد اهتم الأثمة النقاد بهذه المسألة وأصبحت من أهم معايير نقد الحديث والحكم على الرجال عندهم، قال الإمام مسلم ـ رحمه الله ـ:

"وعلامة المنكر في حديث المحدث، إذا ما عرضت روايته للحديث على رواية غيره من أهل الحفظ والرضى، خالفت روايته روايتهم أو لم تكد توافقها، فإذا كان الأغلب من حديثه كذلك كان مهجور الحديث غير مقبوله، ولا مستعمله"(٢).

وقال أيضاً: «فبجمع هذه الروايات، ومقابلة بعضها ببعض يتميز صحيحها من سقيمها، ويتبين رواة ضعاف الأخبار من أضداد هم من الحفاظ، ولذلك أضعف أهل المعرفة بالحديث عمر بن عبدالله بن أبي خثعم وأشباههم من نقلة الأخبار لروايتهم الأحاديث المستنكرة التي تخالف روايات الثقات المعروفين من الحفاظ»(٣).

لهذا يحرص علماء الحديث ونقاده على استيعاب طرق الحديث ورواياته من أجل الوقوف على الأخطاء التي فيها والأوهام.

قال ابن معين: «لو لم نكتب الحديث من ثلاثين وجها ما عقلناه»(٤).

وقال أحمد: «الحديث إذا لم تجمع طرقه لم تفهمه، والحديث يفسر بعضاً»(٥).

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>Y) مقدمة صحيح مسلم ص٧.

<sup>(</sup>٣) التمييز ص١٦٢.

<sup>(</sup>٤) الخطيب البغدادي: الجامع لأخلاق الراوي وآداب السامع ج٢ ص٢١٢.

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه.

وقال ابن المديني: «الباب إذا لم تجمع طرقه لم يتبين خطؤه»(١).

ولأهمية هذه المسألة جعلتها المحور الثاني لهذا الفصل، وسأحرص على أخذ أحكامها من خلال الواقع النقدي عند الإمام البخاري - رحمه الله - وقد قسمت هذا المبحث إلى قسمين:

القسم الأول: الاختلاف في سياق الإسناد، ويشمل المطالب التالية: الاختلاف في الوصل والإرسال، الاختلاف في الرفع والوقف، الاختلاف في تسمية شيخ الراوي، الاختلاف في زيادة راو واحد وحذفه.

القسم الثاني: الاختلاف في سياق المتن: ويشمل المطالب التالية: الاختصار، الرواية بالمعنى، الإدراج.



<sup>(</sup>١) المصدر نفسه.

# القسم الأول الاختلاف في سياق الإسناد

# المطلب الأول الاختلاف في الوصل والإرسال

# المثال الأول:

قال البخاري ـ رحمه الله ـ: "حدثنا محمد بن خالد حدثنا محمد بن وهب بن عطية الدمشقي حدثنا محمد بن حرب حدثنا محمد بن الوليد الزبيدي أخبرنا الزهري عن عروة بن الزبير عن زيد بن أبي سلمة عن أم سلمة رضي الله عنها أن النبي ولي رأى في بيتها جارية في وجهها سفعة فقال: "استرقوا لها فإن بها النظرة".

وقال عقيل عن الزهري: أخبرني عروة عن النبي ﷺ، تابعه عبدالله بن سالم عن الزبيدي»(١).

ورواه مسلم أيضاً قال: حدثني أبو الربيع سليمان بن داود حدثنا محمد بن حرب قال محمد بن الوليد به سنداً ومتناً (٢).

<sup>(</sup>١) كتاب الطب، باب رقية العين، حديث رقم (٥٧٣٩) ج١٠ ص٢١٠ (مع الفتح).

<sup>(</sup>٢) كتاب السلام، باب استحباب الرقية من العين والنملة والحمة والنظرة حديث رقم (٢١٩٨) ج٤ ص١٧٧٥.

وقد ذكر الدارقطني هذا الحديث في كتابه التتبع وحكى الاختلاف في سنده وصلًا وإرسالًا ولم يحكم فيه بشيء (١)

والاختلاف في الوصل والإرسال دائر بين محمد بن الوليد الزبيدي<sup>(٢)</sup> فقد رواه مرسلًا، والإمام البخاري هنا قد رجح الموصول وأشار إلى المرسل وكذلك الإمام مسلم.

فما هي القرائن التي اعتمد عليها الشيخان في ترجيح الطريق الموصولة على المرسلة؟.

لقد أشار الحافظ ـ رحمه الله ـ إلى هذه القرائن في شرحه لهذا الحديث فقال:

«واعتمد الشيخان في هذا الحديث على رواية الزبيدي لسلامتها من الاصطراب، ولم يلتفتا إلى تقصير عقيل (\*\*) فيه، وقد روى الترمذي من طريق الوليد مسلم أنه سمع الأوزاعي يفضل الزبيدي على جميع أصحاب الزهري، يعني في الضط، وذلك أنه كان يلازمه كثيراً حضراً وسفراً، وقد تمسك بهذا من زعم أن العمدة لمن وصل على من أرسل لاتفاق الشيخين على تصحيح الموصول هنا، والتحقيق أنهما ليس لهما في تقديم الوصل عمل مطرد بل هو دائر مع القرينة، فمهما ترجح بها اعتمداه، وإلا فكم حديث أعرضا عن تصحيحه للاختلاف في وصله وإرساله (٤٠).

<sup>(</sup>١) التبع ص٧٤٧ ـ ٢٤٨.

<sup>)</sup> هو محمد بن الوليد بن عامر الزبيدي أبو الهذيل الحمصي القاضي، أخرج له البخاري ومسلم وأبو داود والنسائي. مات سنة ١٣٦ أو ١٤٧، وكان من الحفاظ المتقنين أقام مع الزهري عشر سنين، له ترجمة في التاريخ الكبير قسم ١ ج١ ص٢٠٤ وتهذيب التهذيب: ج٩ ص٢٠٤،

<sup>(</sup>٣) عقيل بن خالد الأيلي، أبو خالد مولى عثمان: ثقة ثبت سكن المدينة والشام ثم مصر أخرج له الستة. مات سنة ١٤١هـ، له ترجمة في تذكرة الحافظ: ج١ ص١٩١ والتقريب

<sup>(﴿)</sup> ورد في الأصل يونس وهو خطأ ظاهر والصواب ما أثبته.

٤) الْفَتَح: ج١٠ ص٢١٣.

# وتتمثل هذه القرائن فيما يلي:

- الحمد رواية الزبيدي من الاضطراب وذلك لأنها وردت من طريق محمد بن حرب وهو حافظ، وتابعه عليها عبدالله بن سالم الحمصي، وهو حافظ أيضاً.
- ۲ \_ إضافة إلى ذلك يعد الزبيدي من أثبت أصحاب الزهري \_ رحمه الله \_ وقد سئل الدارقطني عن أثبت أصحاب الزهري فقال: «مالك، وشعيب بن أبي حمزة وابن عيينة، ويونس بن يزيد وعقيل والزبيدي" (۱) وإنما عد الزبيدي من أثبتهم لأنه كان طويل الملازمة للزهرى سندا وحفظاً.
- ٣ إن تقصير عقيل في إسناد هذا الحديث يمكن أن يكون سببه الوهم والنسيان، ويمكن أن يكون سببه الشك وهذا الأخير أرجح وذلك أن الحقاظ المتقنين إذا شكوا قصروا في الأسانيد.

## المثال الثاني:

قال البخاري ـ رحمه الله ـ: «حدثنا أبو النعمان حدثنا حماد بن زيد عن أيوب عن نافع أن عمر قال: يا رسول الله على ح وحدثني محمد بن مقاتل، أخبرنا عبدالله أخبرنا معمر عن أيوب عن نافع عن ابن عمر رضي الله عنه قال: لما قفلنا من حنين سأل عمر النبي على عن نذر كان نذره في الجاهلية اعتكاف، فأمره النبي على بوفائه.

وقال بعضهم: حماد عن أيوب عن نافع عن ابن عمر.

<sup>(</sup>١) سؤالات ابن بكير للدارقطني ص٤٩ ـ ٥٠.

 <sup>(</sup>۲) كتاب المغازي، باب قول الله تعالى: ﴿وَيَوْمَ حُنَيْنِي . . . ﴾ حديث رقم (١٤٣٢٠) ج٧
 ص٠٩٤٣ (مع الفتح).

وقد ذكر الدارقطني ـ رحمه الله ـ هذا الحديث في كتابه التتبع وذكر الاختلاف فيه، ولم يحكم فيه بشيء قال رحمه الله: «وأخرجه البخاري عن أبي النعمان عن حماد بن زيد عن أيوب عن نافع أن عمر قال: نذرت نذراً مرسلاً ووصله حماد بن سلمة وجرير بن حازم ومعمر عن أيوب

ووصله عبدالله عن نافع»(١).

فهذا الحديث فيه اختلاف بين أصحاب أيوب فقد أرسله حماد بن زيد، ووصله حماد بن سلمة وجرير بن حازم ومعمر.

والبخاري \_ رحمه الله \_: "إنما أورد طريق حماد بن زيد المرسلة للإشارة إلى أن روايته موجوحة لأن جماعة من أصحاب شيخه أيوب خالفوه فوصلوه، بل بعض أصحاب حماد بن زيد رواه موصولاً كما أشار إليه البخاري هنا»(٢).

والقرائن التي اعتمد عليها البخاري في ترجيح الرواية المتصلة على المرسلة تتمثل فيما يلي:

النعمان، مرسلا كما هو عند البخاري، وكذا أورده الإسماعيلي من طريق النعمان بن حرب، وأبي الربيع الزهراني، وخلف بن هشام كلهم عن حماد بن زيد عن أيوب عن نافع أن عمر كان عليه اعتكاف في الجاهلية (٢).

ويرويه بعض أصحاب حماد بن زيد موصلًا، وهو أحمد بن عبيد الضبي، كما هو في رواية الإسماعيلي وعند مسلم ـ ولم يسق لفظه (٤) ـ وعند ابن خزيمة (٥).

<sup>(</sup>۱) التتبع ص۲۵۳.

 <sup>(</sup>۲) الفتح: ج۷ ص ۹۳۰.

<sup>(</sup>٣) الفتح: ج٧ ص ٦٣٠.

<sup>(</sup>٤) صحيح مسلم: ج٣ ص١٢٧٨.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق.

فأصحاب حماد بعضهم يرويه مرسلًا وبعضهم يرويه موصولًا، وهذا مما يوهن رواية حماد بن زيد.

Y \_ إذا سلمنا أن هذه الطريق إنما وردت عن حماد بن زيد مرسلة لكثرة من رواها كذلك فهي معارضة برواية غيره ممن رواه عن أيوب مسنداً وهم أكثر عدداً ممن رواه موصولاً، وهذه الروايات المعارضة لرواية حماد بن زيد هي:

- روایة جریر بن حازم أشار إلیها البخاري وقد وصلها مسلم وغیره من روایة ابن وهب عن جریر بن حازم أن أیوب حدثه أن نافعاً حدثه أن عمر حدثه أن عمراً سأل رسول الله ﷺ. . .
- ٢ ـ رواية حماد بن سلمة وقد أشار إليه البخاري أيضاً ووصله مسلم من طريق حجاج بن منهال قال حدثنا حماد بن سلمة عن أيوب مقرونة برواية محمد بن إسحاق كلاهما عن نافع عن ابن عمر (١).
  - ٣ ـ رواية معمر وقد وصلها البخاري ومسلم (٢).
  - ٤ رواية سفيان الثوري وقد وصلها النسائي<sup>(٣)</sup>.

فتكون رواية هؤلاء الجماعة أرجح، لا لكونهم جماعة ولكن بانضمام القرائن، وهي في رواية حماد بن زيد والقرينة الثالثة.

٣ ـ إن حماد صاحب حفظ وليس صاحب كتاب، ومن عادته أنه ينقص من الحديث إذا طرأ له شك.

القرينة الرابعة التي ترجح الطريق الموصولة على المرسلة هي كون الحديث محفوظاً عن نافع موصولاً وقد تابع أيوب على وصله عبيد بن

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم ج٣ ص١٢٧٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه.

 <sup>(</sup>٣) كتاب الإيمان والنذر، باب إذا نذر ثم أسلم قبل أن يفيء رقم (٣٨٢٩) و(٣٨٣٠) ج٧
 ص٠٢ ط دار المعرفة.

عمر وقد أخرج روايته البخاري وغيره<sup>(١)</sup>.

#### المثال الثالث:

حديث «لا نكاح إلا بولى» الذي يرويه أبو إسحاق السبيعي (٢).

هذا الحديث اختلف في وصله وإرساله، فقد رواه إسرائيل بن يونس (٣) في آخرين: عن جده أبي إسحاق السبيعي عن أبي بردة عن أبيه أبى موسى الأشعري عن الرسول ﷺ مسنداً متصلاً.

ورواه سفيان الثوري (٤) وشعبة (٥) عن أبي إسحاق عن أبي بردة عن النبي على مرسلًا وسئل البخاري ـ رحمه الله ـ عن هذا الحديث، فحكم لمن وصله وقال: الزيادة من الثقة مقبولة (٦).

(۱) رواه البخاري في كتاب الاعتكاف باب الاعتكاف ليلاً رقم (۲۰۳۲) ج٣ ص٣٢١، ورواه مسلم في الإيمان، باب نذر الكافر وما يفعل فيه إذا أسلم رقم (٢٣٧) وأخرجه أبو داود في الأيمان والنذور، باب من نذر في الجاهلية ثم أدرك الإسلام (٣٣٤٥) والترمذي في النذور والأيمان، باب ما جاء في وفاء النذر (١٥٣٩) والنسائي في الأيمان والنذور، باب إذا نذر ثم أسلم قبل أن يفي (٣٨٣٠) وابن ماجة في الصيام، باب في اعتكاف يوم وليلة (١٧٧٧) وفي الكفارات، باب الوفاء بالنذر (٢١٢٩) وأحمد في مسنده ج٢ ص٢ وص٨٠.

(٢) هو عمرو بن عبدالله بن عبيد، أبو إسحاق الكوفي من أعلام التابعين، ثقة مكثر عابد، اختلط بآخرة. مات سنة (١٢٩هـ) له ترجمة في: تذكرة الحفاظ: ج١ ص١١٠، تاريخ الإسلام: ج٥ ص١١٦، التقريب ص٤٢٣.

(٣) هو إسرائيل بن يونس بن أبي إسحاق السبيعي، أبو يوسف الكوفي، حقيد أبي إسحاق ثقة، تكلم فيه بلا حجة، روى له الجماعة، مات سنة (١٦٠ه) ترجمته في التقريب ص١٠٥ وروايته أخرجها أحمد ج٤ ص٣٩٤ و٢١١ وأبو داود (٢٠٨٥)، والترمذي (١١٠١) والدارمي (٢١٨٨) والبزار (كشف الأستار ١٤٢٢)، وابن حيان (٢٠٧٠) والدارقطني ج٤ ص٢٠٨، والبيهقي ج٧ ص٢٠٨.

(٤) رواية سفيان الثوري عن أبي إسحاق أخرجها عبدالرزاق في المصنف حديث رقم (١٠٤٧٥).

(٥) رواية شعبة أخرجها الترمذي.

(٦) أورد هذه القصة الخطيب البغدادي بالسند في الكفاية، باب القول فيما روى من الأخبار مرسلًا ومتصلًا ص٢٥٦. وقد احتج الخطيب البغدادي بهذا على أنه إذا ورد الحديث مرسلًا ومتصلًا فالحكم لمن أوصله إذا كان ثقة وتبعه على ذلك ابن الصلاح في مقدمته، محتجاً بصنيع الإمام البخاري في ترجيح الموصول على المرسل هنا، مع أن من أرسله شعبة وسفيان، وهما جبلان لهما من الحفظ والإتقان الدرجة العالية (١).

فهل يصح أن نأخذ من هذا حكماً كلياً ننسبه إلى الإمام البخاري ونعده منهجاً له كما فعل الخطيب رحمه الله وتبعه على ذلك ابن الصلاح وكثير من المتأخرين؟

لقد تعقب الحافظ ابن رجب الخطيب في هذه المسألة وبين أنها لا تأخذ كحكم كلي مطرد وهذا من خلال الاستقراء لصنيع الإمام البخاري في كتابه التاريخ الكبير فقال: «وهذه الحكاية إن صحت فإنما مراده الزيادة في هذا الحديث، وإلا فمن تأمل كتاب تاريخ البخاري، تبين له قطعاً أنه لم يكن يرى أن زيادة كل ثقة في الإسناد مقبولة»(٢).

وبيّن ابن رجب أن هذا ليس منهجاً للبخاري فحسب بل هو منهج غيره من الأثمة النقاد فقال: «وهكذا الدارقطني يذكر في بعض المواضع أن الزيادة من الثقة مقبولة، ثم يردّ في أكثر المواضع زيادات كثيرة من الثقات، ويرجح الإرسال على الإسناد فدل على أن مرادهم زيادة في تلك المواضع الخاصة وهي إذا كان الثقة مبرزاً في الحفظ»(٣).

فالحافظ رد على الخطيب ومن تبعه رداً مجملًا مبيناً أن قبول زيادة الوصل إنما هو لقرائن خاصة في مواضع خاصة ولم يفصل في ذكر تلك القرائن في هذا الحديث.

وقد رد أيضاً عل الخطيب ومن تبعه كابن الصلاح، الحافظ ابن حجر ـ رحمه الله ـ فقال:

<sup>(</sup>١) علوم الحديث ص٦٥.

<sup>(</sup>٢) شرح العلل ص٢٤٤.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه.

«لكن الاستدلال بأن الحكم للواصل دائماً على العموم من صنيع البخاري في هذا الحديث الخاص ليس بمستقيم، لأن البخاري لم يحكم فيه بالاتصال من أجل كون الوصل زيادة، وإنما حكم عليه بالاتصال لمعان أخرى رجحت عنده حكم الوصل»(١).

ثم ذكر هذه القرائن فقال:

«منها: أن يونس ابن أبي إسحاق<sup>(٢)</sup> وابنيه إسرائيل<sup>(٣)</sup> وعيسى<sup>(١)</sup> رووه عن أبي إسحاق موصولًا، ولا شك أن آل الرجل أخص به من غيره.

ووافقهم على ذلك أبو عوانة (٥) وشريك النخعي (١) وزهير بن

(۲) هو يونس بن أبي إسحاق السبيعي، أبو إسرائيل الكوفي، صدوق يهم قليلًا، من الخامسة، مات سنة (۱۰۲) (التقريب ص۱۱۳)، وقد ضعف الإمام أحمد حديثه عن أبيه (الضعفاء للعقيلي ج١٤ ت٢١١١) وروايته أخرجها الترمذي (١١٠١) والبيهقي ج٧ ص١٠٩.

#### (٣) تقدمت ترجمته، وروايته

عو عيسى بن يونس بن أبي إسحاق السبيعي، أخو إسرائيل، كوفي نزل الشام مرابطاً،
 ثقة مأمون، مات سنة (١٨٧هـ) وقيل (١٩١هـ) روى له الجماعة (التقريب ص٤٤١)،
 ولم أقف على روايته مع طول البحث.

(٥) هو وضاح البشكري الواسطي البزار، أبو عوانة مشهور بكنيته، ثقة ثبت، مات سنة
 (٥٧هـ) أو (٧٦هـ) روى له الجماعة، قال يحيى القطان: أبو عوانة من كتابه أحب إلي
 من شعبة من حفظه.

وقال يحيى القطان: ما أشبه حديثه بحديث سفيان وشعبة، وقال عفان: هو عندنا أصح حديثاً من شعبة. التقريب ص٠٨٠، والشذرات: ج١ ص٧٨٧، وروايته أخرجها ابن ماجه (١٨٨١) والترمذي (١٠١١) والبيهقي ج٧ ص١٠٧٠.

٢) شريك بن عبدالله النخعي الكوفي، القاضي بواسط، ثم الكوفة، أبو عبدالله، صدوق، يخطىء كثيراً، تغير حفظه منذ ولي القضاء بالكوفة، وكان عادلًا فاضلًا عابداً شديداً على أهل البدع. مات سنة (١٧٧هـ) أو (١٨٧هـ). روى له البخاري تعليقاً ومسلم ويقية الجماعة.

(التقريب ص٢٦٦) وروايته أخرجها الدارمي (٢١٨٩) والترمذي (١١٠١) وابن حبان (٤٠٦٦) والبيهقي: ج٧ ص١٠٨.

<sup>(</sup>۱) النكت ص۲۳۸.

معاوية (١) وتمام العشرة من أصحاب أبي إسحاق، مع اختلاف مجالسهم في الأخذ وسماعهم إياه من لفظه.

وأما رواية من أرسله وهما شعبة وسفيان، فإنما أخذاه عن أبي إسحاق في مجلس واحد، فقد رواه الترمذي فقال:

فشعبة وسفيان إنما أخذاه معاً في مجلس واحد، كما ترى، ولا يخفى رجحان ما أخذ من لفظ المحدث في مجالس متعددة على ما أخذ عنه عرضاً في مجلس واحد.

هذا إذا قلنا حفظ سفيان وشعبة في مقابل عدد الآخرين، مع أن الشافعي رضي الله عنه يقول: «العدد الكثير أولى بالحفظ من الواحد».

فبين أن ترجيح البخاري لوصل هذا الحديث على إرساله لم يكن لمجرد أن الواصل معه زيادة ليست مع المرسل بل لما يظهر من قرائن الترجيح، ويزيد ذلك ظهوراً تقديمه للإرسال في مواضع أخرى (7).

ثم ذكر حديثاً قال فيه البخاري: الصواب قول مالك مع إرساله، ثم قال عقبه: «فصوب الإرسال هنا لقرينة ظهرت له فيه، وصوب المتصل هناك لقرينة ظهرت له فيه، فتبين أنه ليس له عمل مطرد في ذلك والله أعلم»(٤).

وممن صحح الوصل في هذا الحديث الترمذي ـ رحمه الله ـ في جامعه وعلله، وصححه أيضاً ابن حبان والحاكم.

<sup>(</sup>۱) هو زهير بن معاوية بن حديج الجعفي الكوفي نزيل الجزيرة، ثقة ثبت، مات سنة (۱۷۳هـ) (التقريب ص۲۱۸) وروايته أخرجها ابن حبان (٤٠٦٥)، والبيهقي: ج۷ ص۱۰۷.

<sup>(</sup>٢) كتاب النكاح، باب لا نكاح إلا بولي: ج٢ ص١٧٦ (مع التحفة).

<sup>(</sup>٣) النكت ص٢٣٩.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه.

وأسند الحاكم من طريق على ابن المديني ومن طريق البخاري والذهلي وغيرهم أنهم صححوا حديث إسرائيل (١) وقال الحافظ، بعد أن ذكر كلام الترمذي على هذا الحديث:

«ومن تأمل ما ذكرته عرف أن الذين صححوا وصله لم يستندوا في ذلك إلى كونه زيادة ثقة فقط، بل للقرائن المذكورة المقتضية لترجيح رواية إسرائيل على غيره»(٢).

سبق أن ذكرت أن الإمام الترمذي قد صحح وصل هذا الحديث في جامعه وعلله الكبير معتمداً على القرائن السابقة التي فصلها الحافظ رحمه الله ـ لكن محقق العلل الكبير تحامل على الترمذي ومن وافقه من الأئمة في تصحيح الطريق الموصولة على المرسلة ورماهم بالتعصب المذهبي واتباع الهوى قال: «قد حاول كثيرون تصحيح هذا الحديث ووصله وسلكوا في ذلك كل مسلك لحاجة في أنفسهم أساسها التعصب المذهبي والعياذ بالله»(٣).

وقال أيضاً: «ما صحح هذا الحديث أحد إلا لهوى في نفسه والعياذ الله»(٤).

وما حجته في ذلك إلا مجرد أن هؤلاء الذين خالفوا شعبة وسفيان فيهم بعض الضعف واللين، وأما الثقات منهم فقد رووا عن أبي إسحاق لما تغير، وأن إسرائيل ومن تابعه على وصل الحديث ولو كان معهم أمثالهم لا يقفون بجانب شعبة وحده، فكيف ومعه سفيان الثوري.

هذه هي حجته، ويا ليته كفّ لسانه عن الخوض في أعراض هؤلاء الأئمة والطعن في نياتهم، ووراءه الطعن في علمهم ومنهجهم.

<sup>(</sup>١) الفتح: ج٩ ص٨٩.

<sup>. (</sup>٢) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٣) العلل الكبير ص١٥٦ (مع التحفة).

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه.

أقول: إن الترمذي ومن معه من الأئمة الأعلام كالبخاري والحاكم وابن المديني والذهلي وغيرهم ممن صحح وصل هذا الحديث قد علموا أن شعبة والثوري أحفظ من هؤلاء الذين رووا عن أبي إسحاق هذا الحديث، وهذا قد صرح به الترمذي نفسه في جامعه (۱) لكن شريك وإسرائيل هما من أثبت أصحاب أبي إسحاق بعد شعبة والثوري (۲).

فهؤلاء الحفاظ النقاد الذين لا شك في صدقهم وأمانتهم على الدين، لما صححوا هذا الحديث لم يكن بناء على ظاهر الإسناد وأحوال الرواة لأن الثقة قد يخطىء كما أن الضعيف قد يصيب فكيف لو كانوا عشرة أو أكثر فيهم الثقات والضعفاء وسمعوا في مجالس متعددة وأوقات مختلفة. نعم منهم من روى عن أبي إسحاق بعد الاختلاط والتغير ولكن اتفاقهم على وصل هذا الحديث مع كثرة عددهم وأخذهم في أوقات ومجالس متعددة مما يدل على أن أبا إسحاق كان يروي هذا الحديث موصولاً، ويمكن أن يكون أرسله أحياناً فسمعه منه شعبة وسفيان فروياه كما سمعاه، فيكون الحكم لمن أوصله، هو العلم والعدل، وليس هو التعصب والهوى.

ثم قال: «وقد أراح البخاري ومسلم نفسيهما وأراحا الناس بعدم ذكر مثل هذا الحديث في كتابيهما»<sup>(٣)</sup>.

نعم لم يذكر البخاري هذا الحديث في كتابه مسنداً ولكن ترجم لما يدل عليه صراحة فقال في كتاب النكاح: «باب من قال لا نكاح إلا بولي» وذكر فيه آيات وأحاديث تدل على اشتراط الولي في النكاح، قال الحافظ ـ رحمه الله ـ في شرحه لهذه الترجمة:

«استنبط المصنف هذا الحكم من الآيات والأحاديث التي ساقها لكون الحديث الوارد بلفظ الترجمة ليس على شرطه»(٤).

<sup>(</sup>١) الجامع: ج٢ ص١٥٦ (مع التحفة).

<sup>(</sup>٢) العلل الكبير ص١٥٦.

<sup>(</sup>٣) العلل الكبير (الحاشية) ص١٥٧.

<sup>(</sup>٤) الفتح: ج٩ ص٨٩.

والظاهر أن المعلق لم يدرك أن النقاد إذا حكموا بترجيح الموصول على المرسل أو العكس، فإن ذلك لا يقتضي صحة الحديث في نفس الأمر، وإنما هو حكم بما هو الصواب المطابق للواقع، أي كيف حدث هذا الراوي المختلف عليه في الحديث، ثم الحكم على الحديث بعد ذلك قوة أو ضعفاً متوقف على النظر في كل شروط الصحة الأخرى.

ولعل البخاري لم يخرج هذا الحديث مسنداً، لضعف بعض رواته، أو لوجوه الاختلاف فيه، وإخراج ما هو مجمع على صحته أولى، إذا كان في نفس معناه، كما هو الحال في هذه المسألة فقد أورد فيها الإمام البخاري ثلاث آيات وأربعة أحاديث صحيحة.

وعلى العموم حديث «لا نكاح إلا بولي» أقل أحواله أن يكون حسناً مرفوعاً إلى النبي على لكثرة شواهده وقد أشار إليها الترمذي بقوله: «وفي الباب عن عائشة وابن عباس وأبي هريرة وعمران بن حصين وأنس» (١) والجمهور على العمل به ومنهم سفيان الثوري رحمه الله ولم يخالف في ذلك إلا أبو حنيفة ـ رحمه الله \_.

# أمثلة لأحاديث رجح قيها الإمام البخاري الإرسال على الوصل:

ذكرت في الأمثلة السابقة أحاديث رجح فيها الإمام البخاري الوصل على الإرسال وقد نقلت من أقوال الحفاظ المتأخرين ما يدل على أن هذا ليس عملًا مطرداً للإمام البخاري، وأدعم تلك النقول بهذين المثالين مما رجح فيه البخاري الإرسال على الوصل بالرغم من أن الواصل ثقة.

### المثال الأول:

ما رواه الثوري عن محمد بن أبي بكر بن حزم عن عبدالملك بن

<sup>(</sup>١) جامع الترمذي: ج٢ صفًّ٧١، وانظر تخريجها في التحفة في نفس الموضوع.

أبي بكر بن عبدالرحمٰن، عن أبيه، عن أم سلمة رضي الله عنها قالت: أن النبي على قال: «إن شئت سبعت لك»(١).

ورواه مالك عن عبدالله بن أبي بكر بن محمد بن عمرو بن حزم عن عبدالملك بن أبي بكر بن عبدالرحمن بن الحارث بن هشام المخزومي عن أبيه، أن رسول الله على تزوج أم سلمة وأصبحت عنده قال لها: «ليس بك على أهلك هوان، إن شئت سبعت عندك وسبعت عندهن، وإن شئت ثلث عندك ودرت» فقالت: ثلث (٢).

فالخلاف بين مالك والثوري، فالثوري أوصله، ومالك أرسله، والثوري ثقة إمام حافظ ومع ذلك قال الإمام البخاري في تاريخه:

«الصواب قول مالك مع إرساله»(٣).

ويظهر أن الثوري سلك فيه الجادة، والله أعلم.

# المثال الثاني:

حديث جعفر بن محمد عن أبيه عن النبي ﷺ: «قضى باليمين مع الشاهد» فهذا الحديث اختلف فيه على جعفر بن محمد.

قال عبدالوهاب الثقفي: عن جعفر عن أبيه، عن جابر، أن النبي ﷺ: «قضى باليمين مع الشاهد»(٤) وتابعه إبراهيم بن أبي حية (٥)

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في صحيحه، كتاب الرضاع، باب قدر ما تستحقه البكر والثبت من إقامة الزوج عندها عقب الزفاف رقم (٤١) ج٢ ص١٠٨٣، وأبو داود (٢١٢٢)، وابن ماجه (١٩١٧)، وغيرهم.

 <sup>(</sup>۲) رواه مالك في الموطأ كتاب النكاح، باب الإقامة عند البكر والأيم رقم (١٤) ج٢ ص٥٢٩، ورواه مسلم أيضاً، في نفس الكتاب والباب.

<sup>(</sup>٣) انظر النكت ص٢٣٩.

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد ج٣ ص٣٠٥، وابن ماجه (٢٣٦٩) والترمذي (١٣٤٤) والدارقطني ج٤ ص٢١٢ والبيهقي ج١٠ ص١٧٠.

<sup>(</sup>٥) عند البيهقي ج١٠ ص١٧٠.

وقال يحيى بن سليم وعبدالعزيز بن سلمة، من رواية شبابة بن سوار عنه، عن جعفر بن محمد عن أبيه، عن علي، عن النبي على: «قضى باليمين والشاهد»(١).

قال الترمذي ـ رحمه الله ـ:

«سألت محمداً عن هذا الحديث، فقلت: أي الروايات أصح؟ فقال: أصحه حديث جعفر بن محمد عن أبيه أن النبي ﷺ مرسلًا»(٢).

وقد تبع الإمام الترمذي البخاري في هذا الحكم، فقد قال في جامعه بعد روايته هذا الحديث وذكر الاختلاف فيه «حدثنا علي بن حجر ثنا إسماعيل بن جعفر ثنا جعفر بن محمد عن أبيه أن النبي على قضى باليمين والشاهد الواحد، قال: وقضى بها علي فيكم، وهذا أصح، وهكذا روى سفيان الثوري عن جعفر بن محمد عن أبيه عن النبي على مرسلا»(٣).

وقد وافقهم على ترجيح الإرسال في هذا الحديث الإمامان أبو زرعة وأبو حاتم الرازيان ـ رحمهما الله تعالى ـ قال ابن أبي حاتم: «وسألتهما عن حديث رواه عبدالوهاب الثقفي عن جعفر بن محمد عن أبيه عن جابر أن النبي على قضى بشاهد ويمين، فقالا: أخطأ عبدالوهاب في هذا الحديث، إنما هو عن جعفر عن أبيه، أن النبي على: مرسل»(٤).

فلماذا رجح البخاري وغيره من الأئمة الإرسال في هذا الحديث بالرغم من أن الذي وصله ثقة فإن عبدالوهاب الثقفي الذي وصله ثقة دوى له البخاري وسائر الجماعة (٥).

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي، في كتاب الأحكام، باب ما جاء في اليمين مع الشاهد ج٢ ص٢٨١ (مع التحفة) والبيهقي ج١٠ ص١٦٩ و١٧٣.

<sup>(</sup>۲) العلل الكبير ص٢٠٢.

<sup>(</sup>٣) جامع الترمذي: ج١ ص١٨٠ (مع التحفة).

<sup>(</sup>٤) علل الحديث رقم ١٤٠٢.

٥) التقريب ص٣٦٨.

وقد تابعه على الوصل جماعة هم:

السري بن عبدالله السلمي، وعبدالنور بن عبدالله بن سنان، وحميد بن الأسود، ومحمد بن جعفر بن أبي كثير وغيرهم (١٠).

وقال الترمذي بعد روايته لهذا الحديث عن عبدالوهاب الثقفي، وتابعه إبراهيم بن أبي حية (٢) ولم يصح هنا أن تقبل زيادة عبدالوهاب الثقفي ومن تابعه في وصل هذا الحديث، لأنهم خالفوا من هو أوثق وأثبت منهم في هذا.

وهم: مالك بن أنس، وسفيان الثوري، وابن جريج، والدراوردي، وإسماعيل بن جعفر، وعبدالله بن جعفر، فكل هؤلاء رووه مرسلًا<sup>(٣)</sup>.

تنبيه: لقد خالف بعض الأئمة النقاد في هذا الحكم ورجحوا الرواية المتصلة على المرسلة فمن هؤلاء الدارقطني - رحمه الله - فقد قال بعد روايته طريق الثقفي ومن تابعه:

«والحكم يوجب أن يكون القول قولهم، لأنهم زادوا وهم ثقات وزيادة الثقة مقبولة»(٤).

وقال الشافعي والبيهقي: «عبدالوهاب وصله وهو ثقة»(٥).

ولقد صحح حديث جابر الموصول أبو عوانة وابن خزيمة أيضاً (٦).

وليس المقام هنا مقام مناقشة هؤلاء الأئمة فيما ذهبوا إليه، وإنما القصد بيان أنه ليس للإمام البخاري طريقة مطردة في ترجيح الوصل على الإرسال أو العكس، وإنما الأمر تابع للقرائن دون مجرد الاكتفاء بالنظر في ظاهر الإسناد وأحوال الرجال.

<sup>(</sup>١) العلل للدارقطني: ج٣ ص٩٤ ـ ٩٨.

<sup>(</sup>٢) العلل الكبير ص٢٠٢.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق.

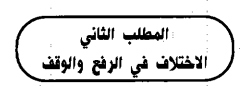
<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٥) تحفة الأحوذي: ج٢ ص٢٨١.

<sup>(</sup>٦) المرجع نفسه.

وإن كنت أميل إلى ما رجحه البخاري والترمذي وأبو حاتم وأبو زرعة بتصويب الحكم بالإرسال في هذا الحديث على الوصل، للقرائن السابقة والكل مأجور على اجتهاده، والله أعلم.





قد يختلف الرواة فيما بينهم فيرفع أحدهم حديثاً ويقفه الآخر أو العكس. وقد سبق في كلام الأئمة ما يفيد أنه لا يحكم في هذه المسألة بحكم كلي مطرد من تقديم الرفع على الوقف على اعتبار أن الرفع زيادة من الثقة فتقبل كما ذهب إليه كثير من المتأخرين، وإنما الأمر دائر مع القرائن والمرجحات فتارة يرجح الوقف وتارة يرجح الرفع، وهذه أمثلة من صنيع الإمام البخاري توضح هذا الأمر.

# أمثلة لأحاديث رجح فيها البخاري الرفع على الوقف:

# المثال الأول:

قال الإمام البخاري: «حدثنا أحمد بن يونس حدثنا ابن أبي ذئب عن سعيد المقبري عن أبي هريرة عن النبي رضي قال: «إنكم ستحرصون على الإمارة وتكون ندامة يوم القيامة، فنعم المرضعة وبئست الفاطمة».

وقال محمد بن بشار: حدثنا عبدالله بن حمران حدثنا عبدالحميد بن جعفر عن سعيد المقبري عن عمر بن الحكم عن أبي هريرة... قوله (١٠). وقد ذكر الإمام الدارقطني - رحمه الله - هذا الحديث في كتابه «التبع» فقال:

<sup>(</sup>۱) الجامع الصحيح، كتاب الأحكام، باب ما يكره من الحرص على الإمارة حديث رقم (۷۱٤۸) ج١٣ ص١٣٣٠.

«وأخرج البخاري حديث ابن أبي ذئب عن سعيد عن أبي هريرة: «سترحصون على الإمارة وتكون خزي وندامة، فنعم المرضعة وبئست الفاطمة».

وقد رواه عبدالحميد بن جعفر عن سعيد المقبري عن عمر بن الحكم عن أبي هريرة موقوفاً غير مرفوع»(١).

فالدارقطني ـ رحمه الله ـ ذكر الخلاف الذي ذكره البخاري ولم يحكم بشيء.

والخلاف هنا بين ابن أبي ذئب (٢) وعبدالحميد بن جعفر (٣) فقد اختلفا عن شيخهما سعيد المقبري فابن أبي ذئب يرفع الحديث إلى النبي ﷺ وعبدالحميد زاد فيه رجلًا ووقفه على أبي هريرة.

والإمام البخاري رجح هنا رواية ابن أبي ذئب على رواية عبدالحميد بن جعفر لأنه روى الأولى مسندة تامة، ثم عقبها بالرواية الثانية.

قال الحافظ \_ رحمه الله \_:

«وابن أبي ذئب أتقن من عبدالحميد وأعرف بحديث المقبري منه، فروايته هي المعتمدة، وعقبه البخاري بطريق عبدالحميد إشارة منه إلى إمكان تصحيح القولين» (٤)

فالترجيح هنال رواية ابن أبي ذئب باعتبار أنه أتقن وأثبت وأعرف بحديث المقبري من عبدالحميد بن جعفر.

<sup>(</sup>۱) التتبع ص۱۳۵ ـ ۱۳۲.

 <sup>(</sup>۲) ابن أبي ذئب: هو محمد بن عبدالرحمٰن بن المغيرة بن أبي ذئب، أبو الحارث المدني العامري، أحد فقهاء الأمة. مات بالكوفة سنة (٥١٥٩) ترجمته في التذكرة ج١ ص١٩١٠ وتهذيب التهذيب: ج٩ ص٣٠٣، والتقريب ص٤٩٣.

<sup>(</sup>٣) عبدالحميد بن جعفر بن عبدالله بن الحكم بن رافع الأنصار، ي صدوق رمي بالقدر، وربما وهم، مات سنة ثلاث وخمسين. روى له البخاري تعليقاً ومسلم وسائر الجماعة (التقريب ص٣٣٣).

<sup>(</sup>٤) الفتح: ج١٣ ص١٣٤.

قال ابن معين: «أثبت الناس في سعيد ابن أبي ذئب»(١).

وقال ابن المديني: «الليث وابن أبي ذئب ثبتان في حديث سعيد المقبري» $^{(7)}$ .

وقد مال الحافظ إلى أن البخاري يشير إلى إمكان تصحيح الروايتين معاً، وذكر لذلك أوجها كلها مبنية على مجرد الاحتمال والتجويز العقلي.

قال ـ رحمه الله ـ: «فلعله كان عند سعيد عن عمر بن الحكم عن أبي هريرة موقوفاً، على ما رواه عبدالحميد، وكان عنده عن أبي هريرة بغير واسطة مرفوعاً، إذ وجدت عند كل من الروايتين عن سعيد زيادة، ورواية الوقف لا تعارض رواية الرفع لأن الراوي قد ينشط فيسند وقد لا ينشط فقف»(٣).

إن احتمال وجود هذا الحديث عند سعيد مرفوعاً وموقوفاً احتمال ضعيف، لأن مبنى هذا الاحتمال على رواية هذا عبدالحميد وهي مخالفة لرواية من هو أثبت وأتقن وأعرف منه بحديث سعيد، فتكون روايته خاطئة وشاذة، ومما يقوي الخطأ في روايته أنه زاد فيها رجلًا لم يذكره ابن أبي ذئب.

وقول الحافظ: «إذا وجدت عند كل من الروايتين زيادة» لا يبرر قبول زيادة عبدالحميد في الإسناد رجلًا، والواقع أن ابن أبي ذئب حدث كما سمع ولم يزد شيئاً وإنما عبدالحميد هو الذي زاد ونقص.

وعلى التسليم بقبول زيادة ابن أبي ذئب الرفع في هذا الحديث، لا يبرر ذلك قبول زيادة عبدالحميد رجلًا في الإسناد، لأنه ليس عنده من الوثاقة والحفظ ما يرشحه لقبول زيادته، وخاصة وقد خالف فيها من هو أثبت منه وأحفظ.

<sup>(</sup>١) تهذيب التهذيب: ج٤ ص٠٤٠.

<sup>(</sup>٢) شرح العلل ص٢٦٣.

٢) الفتح: ج١٣ ص١٣٤.

وقول الحافظ: «ورواية الرفع لا تعارض رواية الوقف».

كلا بل الوقف يعارض الرفع، لأن الوقف معناه أن الحديث من قول الصحابي، والرفع معناه أنه من قول النبي ﷺ فكيف يكون الحديث الواحد بالإسناد الواحد قولًا للصحابي وقولًا للرسول ﷺ في آن واحد.

ثم قال الحافظ: «لأن الراوي قد ينشط فيسند، وقد لا ينشط فيقف». ليس هذا فحسب بل هناك أسباب أخرى منها:

- \_ أن الراوي قد يخطىء ويهم، فيرفع ما يقفه غيره، أو يقف ما يرفعه غيره.
- ومنها أن الراوي قد يشك فيقف الحديث وهذا دأب كثير من الثقات فإنهم إذا شكوا في الحديث وقفوه أو أرسلوه، والظاهر هنا في هذا الحديث أن عبدالحميد أخطأ في وقفه، والله تعالى أعلم.

# المثال الثاني:

قال البخاري \_ رحمه الله \_:

«حدثنا مطر بن الفضل حدثنا يزيد بن هارون، حدثنا العوام، حدثنا إبراهيم أبو إسماعيل السكسكي قال: سمعت أبا بريدة واصطحب هو يزيد بن أبي كبشة في سفر، فكان يزيد يصوم في السفر، فقال له أبو بريدة: سمعت أبا موسى مراراً يقول: قال رسول الله ﷺ: "إذا مرض العبد أو سافر كتب له مثل ما كان يعمل مقيماً صحيحاً»(١).

وقد ذكر الحافظ الدارقطني هذا الحديث في «التتبع» وبين الاختلاف في رفعه ووقفه فقال: «وأخرج البخاري حديث العوام بن حوشب عن إبراهيم السكسكي عن أبي بريدة عن أبي موسى عن النبي ﷺ قال: «إذا

<sup>(</sup>۱) الجامع الصحيح، كتاب الجهاد والسير، باب يكتب للمسافر مثل ما كان يعمل في الإقامة حديث رقم (٢٩٩٦) ج٢ ص١٥٨ (مع الفتح).

وقد أجاب الحافظ عن انتقاد الدارقطني وبيّن القرائن التي من أجلها رجح البخاري رواية العوام المسندة المرفوعة على رواية مسعر الموقوفة فقال:

"مسعر أحفظ من العوام بلا شك، إلا أن مثل هذا لا يقال بالرأي فهو في حكم المرفوع، وفي السياق قصة تدل على أن العوام حفظه، فإن فيه اصطحب يزيد بن أبي كبشة، وأبو بردة في سفر فكان يزيد يصوم في السفر فقال له أبو بردة أفطر فإني سمعت أبا موسى مراراً فذكره. وقد قال أحمد بن حنبل: إذا كان في الحديث قصة دل على أن راويه حفظه، والله أعلم» (٢).

فالقرائن المعتمدة في ترجيح الرفع هي ما يلي:

١ \_ إن هذا الحديث ليس من قبل الرأي فيعطى حكم الرفع.

٢ \_ في الحديث قصة تدل على أن العوام حفظ الرفع في هذا الحديث

فالترجيح لم يكن لمجرد أحوال الرجال لأن مسعراً (٢) أحفظ من العوام (٤) فلو كان الترجيح لمجرد حال الإسناد لكان الحكم لرواية مسعر لكن لوجود هذه القرائن رجحت رواية العوام وإن كان دون مسعر في

<sup>(</sup>۱) التتبع ص١٦٥..

<sup>(</sup>٢) هدي الساري ص٣٨٢.

<sup>(</sup>٣) العوام بن حوشب بن يزيد الشيباني، أبو عيسى الواسطي، ثقة ثبت فاصل، مات سنة (١٤٨هـ) روى له الجماعة، ترجمته في التقريب ص٤٣٣٠.

<sup>(</sup>٤) مسعر بن كدام، بكسر أوله وتخفيف ثانيه، ابن ظهر الهلالي، أبو سلمة الكوفي، ثقة ثبت فاضل، مات سنة (١٥٣هـ) أو (١٥٥هـ) روى له الجماعة، ترجمته في التقريب ص ٥٨٨.

# أمثلة لأحاديث رجح فيها البخاري الوقف على الرفع:

هناك أمثلة كثيرة لأحاديث رجح فيها الإمام البخاري الوقف على الرفع، لقرائن معتبرة منها الأحفظية أو كثرة العدد أو غيرها، وفيما يلي مثالين على ذلك:

## المثال الأول:

ما رواه أبو كريب، حدثنا يحيى بن آدم عن أبي بكر بن عياش عن أبي حصين عن أبي صالح عن أبي هريرة عن النبي ﷺ: "صلوا في مرابض الغنم، ولا تصلوا في أعطان الإبل"(١).

قال الترمذي في علله الكبير:

«سألت محمد عن هذا الحديث فقال: رواه إسرائيل عن أبي حصين عن أبي مالح عن أبي هريرة مرفوعاً»(٢).

وقال الترمذي في جامعه:

اوحديث أبي حصين، عن أبي صالح عن أبي هريرة عن النبي ﷺ غريب»(٣).

فهذا الحديث اختلف فيه أبو بكر بن عياش<sup>(١)</sup> مع إسرائيل<sup>(٥)</sup> فالأول رفعه إلى النبي ﷺ والثاني وقفه على أبي هريرة.

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي، في أبواب الصلاة، باب ما جاء في الصلاة في مرابض الغنم وأعطان الإبل رقم (٣٤٩) ج١ ص٢٨٢ (مع التحفة)، ورواه ابن خزيمة رقم (٧٩٦).

<sup>(</sup>٢) العلل الكبير ص٨٧.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٤) أبو بكر بن عياش بن سالم الأسدي الكوفي المقرىء، مشهور بكنيته، والأصح أنها اسمه، واختلف في اسمه على عشرة أقوال، ثقة عابد، إلا أنه لما كبر ساء حفظه، وكتابه صحيح. مات سنة (١٩٤ه) روى له الجماعة، ترجمته في التقريب ص١٠٤.

 <sup>(</sup>۵) هو إسرائيل بن يوسف بن إسحاق السبيعى تقدمت ترجمته.

وقد رجح البخاري ـ رحمه الله ـ رواية إسرائيل الموقوفة، على رواية أبي بكر بن عياش وهم فيه لأنه لما كم ساء حفظه.

# المثال الثاني:

ما رواه إبراهيم بن سعيد، حدثنا إسحاق بن يوسف الأزرق، عن سفيان، عن خالد الحذاء، عن أبي المتوكل، عن أبي سعيد، أن النبي رخص في الحجامة للصائم (۱)

قال الترمذي \_ رحمه الله \_:

«سألت محمداً عن هذا الحديث فقال: حديث إسحاق الأزرق، عن سفيان هو خطأ» (٢).

وهذا يبين أن الإمام الترمذي حكم على الرواية المرفوعة بالوهم

ثم قال الترمذي: "وحديث أبي المتوكل عن أبي سعيد موقوفاً أصح، هكذا روى قتادة وغير واحد عن أبي المتوكل عن أبي سعيد قوله.

حدثنا إبراهيم بن سعيد، حدثنا ابن علية، عن حميد (وهو الطويل) عن أبي المتوكل عن أبي سعيد مثله ولم يرفعه»(٣).

وقال البزار: لا نعلم أحداً رفعه إلا إسحاق(٤) عن الثوري.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البزار (كشف الأستار عن زوائد البزار ۱۰۱۲)، وابن خزيمة رقم (۱۹،۱۷) و(۱۹۲۸) و(۱۹۲۹) و(۲۰۰۵)

<sup>(</sup>٢) العلل الكبير ص١٣٦.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه.

 <sup>(</sup>٤) هو إسحاق بن يوسف بن مرداس المخزومي الواسطي، المعروف بالأزرق، ثقة من
 التاسعة، مات سنة خمس وتسعين، وله ثمان وسبعون (التقريب ١٠٤).

وقال ابن خزيمة: إنما هو من قول أبي سعيد الخدري لا عن النبي ﷺ فهذا الحديث قد رواه قتادة (١) وحميد الطويل (٢) وغيرهما من الثقات عن أبي المتوكل عن أبي سعيد موقوفاً عليه.

فالإمام البخاري حكم على الرواية المرفوعة بالخطأ لأنها مخالفة لرواية جماعة من الحفاظ.

ولم يتفرد الإمام البخاري بهذا الحكم فقد تبعه عليه كل من الإمام الترمذي \_ رحمه الله \_ والبزار وابن خزيمة وأبي زرعة وأبي حاتم الرازيين.

قال ابن أبي حاتم: «سألت أبي عن حديث رواه معتمر ابن سليمان عن حميد الطويل عن أبي المتوكل عن أبي سعيد، أن النبي على كان يرخص في الحجامة والمباشرة للصائم:

فقال (أبو حاتم، وأبو زرعة): هذا خطأ إنما هو عن أبي سعيد قوله، رواه قتادة وجماعة من الحفاظ عن حميد عن أبي المتوكل عن أبي سعيد قوله.

قلت: إن إسحاق الأزرق، رواه عن الثوري عن حميد عن أبي المتوكل عن أبي سعيد عن النبي عَلَيْدُ.

قالا: وهم إسحاق في الحديث.

قلت: قد تابعه معتمر،

قالا: وهم فيه أيضاً معتمر"<sup>(٣)</sup>.

في الأمثلة السابقة أمكن ترجيح الرفع على الوقف أو العكس حسب القرائن والمرجحات، لكن هناك أحاديث تختلف في الرفع والوقف، فيرجح

<sup>(</sup>١) رواية قتادة أخرجها البزار من طريق شعبة «كشف الأستار» ج١ ص٤٧٦ ـ ٤٧٧.

 <sup>(</sup>۲) رواية حميد الطويل أخرجها أيضاً البزار من طريق حماد بن سلمة «كشف الأستار»
 (۱۰۱۳) وأوردها الترمذي في علله الكبير من طريق ابن علية ص١٢٦٠.

<sup>(</sup>٣) علل الحديث: رقم (٦٧٦).

بعض النقاد الوقف، بعضهم يرجح الرفع ويرجح آخرون صحة الطرفين معاً.

وأضرب لذلك مثالًا من صنيع الإمام البخاري ـ رحمه الله ـ.

حديث الزهري عن سالم، عن أبيه، عن النبي على المن المعلى ال

بينما نافع يقول عن ابن عمر قال: «من باع عبداً، وله مال، فماله للبائع إلا أن يشترطه المبتاع»(٢) فقد اتفقا - رضي الله عنهما - على رفع ما جاء في النخل أما ما جاء في العبد فقد اختلفا في رفعه ووقفه فرفعه سالم، ووقفه نافع.

وقد ذكر الترمذي أنه سأل البخاري عن هذا الحديث فقال: «سألت محمداً عن هذا الحديث وقلت له: حديث الزهري عن سالم عن أبيه، عن النبي على: «من باع عبداً...» وقال نافع ابن عمر عن عمر، أيهما أصح

فقال: إن نافع يخالف سالماً في أحاديث، وهذا من تلك الأحاديث. وروى سالم عن أبيه عن النبي على وقال نافع عن ابن عمر عن عمر كأنه رأى الحديثين صحيحين، أنه يحتمل عنهما جميعاً»(٣).

فهذا النص من الإمام الترمذي يفيد إمكان صحة الحديثين جميعاً عند الإمام البخاري، لكن ذكر الترمذي في جامعه عند رواية هذا الحديث.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في كتاب الشرب والمساقاة، باب الرجل يكون له ممراً أو شرب في حائط أو في نخل، حديث رقم (٢٣٧٩) ج٥ ص ٦٠٠ (مع الفتح)، ومسلم في صحيحه ج٥ ص ١٧، وأبو داود (٣٤٣٣) وابن ماجة (٢٣١١) والنسائي (٤٦٥٠).

ج على ١٠ وبو داوه (٢٠٠٣) وبن البيوع، باب من باع نخلًا قد أبرت رقم (٢٢٠٣) ج؟ ص ٤٦٩، ورواه مالك في الموطأ وعبدالرزاق في مصنفه (١٤٦٢٣)،

<sup>(</sup>٣) العلل الكبير ص١٨٥.

«وقال محمد بن إسماعيل البخاري، حديث الزهري، عن سالم عن أبيه عن النبي على أصح»(١).

فهذا النص يفيد أن البخاري يرجح رواية سالم وهو معارض للنص الأول الذي يفيد صحة الروايتين معاً.

والذي يظهر لي أن الإمام البخاري كان يرى صحة طريق سالم كما يراه بعض الأئمة كما سيأتي ثم تراجع عن ذلك ورأي صحة الطريقين معاً، ومما يزيد هذا الاحتمال أن النص الذي يفيد صحة الطريقين، جاء في «العلل الكبير» ومعلوم أن الترمذي ألفه بعد جامعه، بل جرده وأفرده منه حتى إن كثيراً من العلماء يسميه برالعلل المفردة».

أما بالنسبة لصنيع الإمام البخاري في صحيحه فلا يستبعد منه أيضاً أنه يرى صحة الطريقين معاً، إذ إنه ذكر رواية سالم مسندة مرفوعة في كتاب الشرب والمساقاة (٢) ثم ذكر عقبه: وعن مالك عن نافع عن ابن عمر في العبد.

وأما رواية نافع عن ابن عمر فقد أخرجها في كتاب البيوع، باب إذا باع نخلًا قد أبرت (٢) وباب بيع النخل بأصله (٤) في كتاب الشروط باب إذا باع نخلًا قد أبرت (٥).

فهذا الحديث قد اختلف فيه نظر النقاد فمنهم من رجح رواية سالم، ومنهم من رجح رواية نافع، ومنهم من يرى صحة الطريقين معاً.

وهو أحد الأحاديث الأربعة التي اختلف فيها نافع مع سالم، وقفها

<sup>(</sup>۱) كتاب البيوع، باب ما جاء في ابتياع النخل بعد التأبير، والعبد وله مال: ج٢ ص٢٤٣ (مع التحقة).

<sup>(</sup>٢) الجامع الصحيح (مع الفتح): ج٥ ص٠٦٠

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه ج٤ ص٤٦٩.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه ج٤ ص٤٨١.

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه ج٥ ص٣٦٩.

نافع ورفعها سالم(١) فمن الأئمة من رجح أحدهما على الآخر فيها ومنهم من لم يرجح أحدهما على الآخر ومن هؤلاء الإمام أحمد فقد سئل ـ قيما نقله عنه المروزي ـ إذا اختلف فلأيهما تقضي؟ قال: كلاهما ثبت، والم يرّ أن يقضي لأحدهما على الآخر(٢) ونقل عثمان الدارمي عن ابن معين

أما بالنسبة لخصوص هذا الحديث فقد رجح جماعة من العلماء رواية نافع منهم مسلم والنسائلي(٤)

والإمام أحمد رجح في هذا الحديث قول نافع فيما نقله عنه المروزي(ه).

وكذلك رجح الدارقطني رواية نافع، قال ـ رحمه الله ـ بعد أن ساق رواية سالم وقول نافع:

> «قال النسائي: سالم أجل في القلب والقول قول نافع»(٦). ومقتضى هذا أن رواية سالم في رفع العبد وهم عندهم.

وأما القرائن التي رجح بها هؤلاء النقاد رواية نافع وحكموا على سالم بالوهم، فتمثل فيما يلي:

١ \_ إن نافعاً ميز بين المرفوع والموقوف مما يدل على حفظه.

٢ \_ إن سالماً سلك فيه الجادة.

قال الحافظ السخاوي \_ رحمه الله \_: "وكان سبب حكمهم عليه بذلك (أي بالوهم) كون سالم أو من دونه سلك الجادة، فإن العادة في الغالب أن

<sup>(</sup>١) انظر هذه الأحاديث في شرح العلل ص٢٥٩.

المصدر نفسه، المصدر نفسه، (٣)

نقل عنهم ذلك البيهقي في سننه (٥/٣٣٥) والحافظ في الفتح (٤٧٠/٤).

شرح العلل ص٢٥٩. (0)

التتبع ص٩٤.

الإسناد إذا انتهى إلى الصحابي قيل بعده عن رسول الله على فلما جاء هنا بعد الصحابي ذكر صحابي آخر والحديث من قوله كان ظناً غالباً على أن من ضبطه هكذا أتقن ضبطاً»(١).

وهناك من النقاد من رجح رواية سالم من هؤلاء:

ابن المديني فيما حكاه الترمذي في جامعه وابن عبدالبر(٢).

وكذلك صححها بعض المتأخرين كالنووي والداودي وغيرهما.

قال النووي: «لم تقع هذه الزيادة في حديث نافع عن ابن عمر، ولذلك لا يضر فإن سالماً ثقة، بل هو أجل من نافع فزيادته مقبولة (٣٠٠).

ونقل ابن التين عن الداودي: «هو وهم من نافع والصحيح ما رواه سالم مرفوعاً في العبد والثمرة»(٤).

قال ابن التين معقباً على قول الداودي: «لا أدري من أين أدخل الوهم على نافع، مع إمكان عمر أن يكون قال ذلك على جهة الفتوى مستنداً إلى ما قاله النبي على وقد سبق نقل الترمذي عن البخاري تصحيح الطريقين معاً (٥٠).

وعلى كل ليس القصد الخروج بحكم فاصل في هذا الحديث - وإن كنت أميل إلى إمكان تصحيح الروايتين معاً - ولكن القصد بيان أن نقاد الحديث قد تختلف أنظارهم واجتهاداتهم في ترجيح الوقف على الرفع أو العكس أو تصحيح الطريقين معاً.

<sup>(</sup>١) فتح المغيث: ج١ ص٢٤٧.

<sup>(</sup>٢) انظر الفتح: ج٤ ص٤٧٠، والاستذكار: ج١٩ ص٢٩.

<sup>(</sup>٣) نقله الحافظ في الفتح: ج٥ ص٦٣.

<sup>(</sup>٤) الفتح: ج٥ ص٦٣.

<sup>(</sup>٥) العلل الكبير ص١٨٥.

وقد وهم الحافظ في الفتح (٦٣/٥) فذكر أن الترمذي نقل في الجامع عن البخاري تصحيح الروايتين، ونقل عنه في «العلل» ترجيح قول سالم، والصواب أنه نقل تصحيح الروايتين في «العلل» وترجيح قول سالم في الجامع، وقد نقل كلام الحافظ هنا الشيخ مقبل في تعليقه على التتبع (ص٢٩٥) ولم ينبّه عليه والله أعلم.

بل قد يحصل أن الناقد الواحد يختلف اجتهاده من حين إلى آخر، كما وقع للبخاري في هذا الحديث.

والنتيجة التي نستخلصها في هذا المطلب أنه ليس للإمام البخاري حكم مطردٌ في مسألة احتلاف الرفع والوقف فتارة يرجح الوقف وتارة يصحح الطرفين معاً، بحسب القرائن ظهوراً وخفاء والله أعلم.

#### \* \* \*

# المطلب الثالث الاختلاف في تسمية شيخ الراوي

قد يختلف الرواة فيما بينهم في تسمية من روى عنه شيخهم، أو من فوقه فيكون الترجيح بينهم خاضعاً للقرائن بغض النظر عن أحوالهم.

مثال ذلك، ما رواه البخاري في صحيحه قال: «حدثنا عياش بن الوليد أخبرنا عبدالأعلى حدثنا معمر عن الزهري عن سعيد عن أبي هريرة عن النبي على قال: «يتقارب الزمان، وينقص العلم، ويلقى الشّح، وتظهر الفتن، ويكثر الهرج» قالوا: يا رسول الله أيما هو؟ قال: «القتل القتل».

وقال شعيب، ويونس، والليث، وابن أخي الزهري، عن الزهري عن حميد عن أبي هريرة»(١).

وقد ذكر الإمام الدارقطني هذا الحديث في كتابه «التتبع» وأشار إلى ترجيح رواية من خالف معمراً فقال:

«أخرج البخاري حديث عبدالأعلى عن معمر عن سعيد بن المسيب عن أبي هريرة قال: قال رسول الله عليه: «يتقارب الزمان، ويلقى الشع،

 <sup>(</sup>۱) كتاب الفتن، باب ظهور الفتن، حديث رقم (٧٠٦١) ج١٣ ص١٦ (مع الفتح)، ورواه
 مسلم عن أبي بكر بن أبي شيبة عن عبدالأعلى به ج١٦ ص٣٢٣ (مع شرح النووي).

وتظهر الفتن، ويكثر الهرج...» وقد تابع حماد بن زيد عبدالأعلى، وقد خالفهما عبدالرزاق فلم يذكر أبا هريرة وأرسله.

ويقال إن معمراً حدّث به بالبصرة من حفظه بأحاديث وهم في بعضها، وقد خالفه فيه شعيب، ويونس، والليث بن سعد، وابن أخي الزهري، رووه عن الزهري عن حميد عن أبي هريرة، وقد أخرجا جميعاً حديث حميد أيضاً»(١).

وقال الحافظ ابن حجر مبيناً قول البخاري: (وقال شعيب، ويونس والليث وابن أخى الزهري عن حميد عن أبى هريرة).

"يعني أن هؤلاء الأربعة خالفوا معمراً في قوله عن الزهري عن سعيد فجعلوا شيخ الزهري حميداً لا سعيداً، وصنيع البخاري يقتضي أن الطريقين صحيحان، فإنه وصل طريق معمر هنا، ووصل طريق شعبب في كتاب الأدب، وكأنه رأى أن ذلك لا يقدح لأن الزهري صاحب حديث فيكون عنده عن شيخين، ولا يلزم من ذلك اطراده في كل من اختلف عليه في شيخه، إلا أن يكون مثل الزهري في كثرة الحديث والشيوخ، ولولا ذلك لكانت رواية يونس، ومن تابعه أرجح. وليست رواية معمر مدفوعة عن الصحة لما ذكرته»(٢).

فواضح مما سبق ذكره من كلام الدارقطني: أن معمراً يروي هذا الحديث عن الزهري عن سعيد عن أبي هريرة عن النبي على وهذا الطريق محفوظ عنه إذ رواه اثنان من أصحابه هما: حماد بن زيد، وعبدالأعلى.

ويعتبر طريق عبدالرزاق المرسل وهم منه، إذ إنه خالف فيه من هم أكثر وأحفظ. أي أن معمراً كان يروي هذا الحديث مسنداً غير مرسل، والإرسال وهم يلزق بعبدالرزاق.

إذن لم يكن معمر يسنده تارة ويرسله تارة، كما فهم ذلك الشيخ مقبل

<sup>(</sup>١) التبع ص١٢١.

<sup>(</sup>٢) فتح الباري: ج١٣ ص١٨.

ـ حفظه الله ـ في تعليقه على التتبع (١) وجعل هذا قرينة لتعليل رواية معمر، أي أنه اضطرب فيه فتارة كان يرسله وتارة يسنده.

ومن القرائن التي اعتمد عليها أيضاً لتعليل رواية معمر، هو أن معمراً كان تارة يحدث به عن الزهري عن سعيد عن أبي هريرة عن النبي الله وتارة يحدث به عن همام عن أبي هريرة (٢).

وهذه القرينة \_ فيما أرى \_ غير صحيحة، وذلك لأن الحديث الذي يرويه معمر عن همام عن أبي هريرة، هو حديث آخر مخالف لهذا الحديث في نصه.

وهذا نصه كما في صحيح مسلم: «حدثنا محمد بن رافع حدثنا عبدالرزاق حدثنا معمر عن همام بن منبه قال: هذا ما حدثنا أبو هريرة عن رسول الله ﷺ: «لا تقوم الساعة حتى تقتل فئتان عظيمتان، وتكون مقتلة عظيمة دعواهما واحدة» (٢٠).

فهذا كما ترى حديث آخر مختلف عن الأول في متنه وسنده، فلا يصح أن نقول إن معمراً كان يرويه تارة عن سعيد عن أبي هريرة، وتارة يرويه عن همام عن أبي هريرة، إذن فما هي القرائن التي تفيد ترجيح رواية شعيب ومن معه على رواية معمر؟

هذه القرائن أشار إليها الدارقطني ـ رحمه الله ـ وهي:

١ معمراً حدّث بهذا الحديث بالبصرة، وكان قد وهم في بعض أحاديثه التي حدّث بها هناك، لأنه كان يحدثهم بالبصرة من حفظه.

٢ - ومما يقوي أن الوهم من معمر أنه خالف هذا العدد من الرواة،
 وكلهم من الثقات وهم: شعيب، ويونس، والليث، وابن أخي

<sup>(</sup>١) التتبع ص١٢٧ (مع الحاشية).

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٣) كتاب الفتن وأشراط الساعة، باب إذا تواجه المسلمان بسيفهما، حديث رقم (٢٢١٤) ج٤ ص١٥٧.

الزهري، وهؤلاء كلهم قد اتفقوا في سنده، يروونه عن الزهري عن حميد عن أبي هريرة، فهذا العدد أولى بالحفظ من الراوي المنفرد، ولو كان ثقة.

ثم قال الدارقطني: وقد أخرجا جميعاً حديث حميد».

يشير بذلك إلى أن حديث حميد متفق على صحته، إذ أخرجه البخاري ومسلم.

أما حديث سعيد فقد رواه البخاري وأشار إلى علته، وكذلك صنع الإمام مسلم في صحيحه، فقد أورد طرق هذا الحديث في كتاب العلم من صحيحه (۱):

- ا \_ قال: حدثنا حرملة بن يحيى أخبرنا بن وهب أخبرني يونس عن ابن شهاب حدثني حميد بن عبدالرحمٰن بن عوف أن أبا هريرة قال: قال رسول الله ﷺ: «يتقارب الزمان...».
- وحدثنا عبدالله بن عبدالرحمٰن الدارمي، أخبرنا أبو اليمان، أخبرنا شعيب عن الزهري حدثني حميد بن عبدالرحمٰن الزهري أن أبا هريرة قال: قال رسول الله ﷺ: «يتقارب الزمان ويقبض العلم...» وذكر مثله.
- ٣ ـ حدثنا أبو بكر بن أبي شيبة حدثنا عبدالأعلى عن معمر عن الزهري عن سعيد عن أبي هريرة عن النبي على قال: «يتقارب الزمان ويقبض العلم» ثم ذكر مثل حديثهما.

فواضح أن الإمام مسلم لما ذكر طرق هذا الحديث عن الزهري قدّم حديث يونس ثم حديث شعيب لأنهما الأصح ثم ذكر في آخر الباب حديث معمر إشارة إلى تعليله، لأن هؤلاء أحفظ واتفقوا على سنده.

<sup>(</sup>١) كتاب العلم، باب رفع العلم وقبضه وظهور الجهل والفتن في آخر الزمان، ج٤ ص٧٠٥٠.

وقد صرح الإمام الدارقطني أيضاً في علله، بتعليل حديث معمر حيث قال: «حديث يتقارب الزمان يرويه الزهري، واختلف عنه:

فرواه معمر عن الزهري عن سعيد بن المسيب عن أبي هريرة. وخالفه يونس بن يزيد وإسحاق بن يحيى: فروياه عن الزهرى عن

حميد بن عبدالرحمٰن عن أبي هريرة.

وكذلك قال عبدالرحمن بن يزيد بن جابر عن الزهري عن حميد عن أبي هريرة، والمحفوظ حديث حميد (١).

إذاً تأكدنا من خلال هذه القرائن من صحة حديث شعيب ويونس ومن وافقهما، وخطأ حديث معمر.

لكن هل البخاري يصحح الطريقين معاً؟ كما نص عليه الحافظ لما قال: «وصنيع البخاري يقتضي أن الطريقين صحيحان، فإنه وصل طريق معمر هنا، ووصل طريق شعيب في كتاب الأدب...».

الظاهر أن الإمام البخاري ذكر طريق معمر معللًا لها، ولا يقتضي أنه لما وصلها أنه يصححها لأنه ذكر الخلاف عقبها، فهذا الخلاف مع انضمام القرائن السابقة يقدح في صحة رواية معمر أما طريق شعيب فلا غبار على صحتها سواء أوصلها أم أشار إليها.

وقول الحافظ: «كأنه ذلك لا يقدح لأن الزهري صاحب حديث، فيكون عنده عن الشيخين ..».

هذا كله مبني على التجويز العقلي المجرد، والقرائن السابقة تدل على بطلانه.

<sup>(</sup>١) علل الدارقطني: ج٣ ص٨٠

## المطلب الرابع الاختلاف في زيادة راو في الإسناد وحذفه

قد يجيء الحديث الواحد من طريقين، ولكن في أحدهما زيادة راو، ليس هو في الطريق الأخرى، فتارة يحكم النقاد على أن الزيادة راجحة، بكثرة الراوين لها أو بضبطهم وإتقانهم أو غيرها من القرائن، وتارة يحكم بأن راوي الزيادة وهم فيها، تبعاً للقرائن والمرجحات، وأحياناً يظهر صواب الطريقين، وصحة الوجهين الزائد والناقص على حد سواء، وفي أحيان أخرى يتوقف الناقد في ترجيح إحدى الطريقين على الأخرى أو الحكم بصحتهما معاً.

فالأئمة النقاد ليس لهم عمل مطرد في الحكم على هذا النوع من الاختلاف من الرواة.

وسأذكر فيما يلي نماذج وشواهد من صنيع الإمام البخاري توضح كل حالة من الحالات الأربع السابقة.

### الحالة الأولى: ترجيح الناقصة والحكم على الزيادة بالوهم:

#### المثال الأول:

حديث خزيمة بن ثابت قال: قال رسول الله ﷺ: «في الاستطابة ثلاثة أحجار ليس فيه رجيع».

رواه عبدة عن هشام بن عروة، عن عمرو بن خزيمة المدني، عن عمارة بن خزيمة عن خزيمة بن ثابت(١).

وقال وكيع عن هشام، عن أبي خزيمة (٢)، عن عمارة بن خزيمة، عن خزيمة بن ثابت (٣).

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في مسنده: ج٥ ص٢١٣ و٢١٤، والدارمي (٦٧٧)، وأبو داود (٤١).

<sup>(</sup>٢) هو عمرو بن خزيمة، مقبول من السادسة، د ق (التقريب ص٤٢١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الحميدي (٤٣٣) وأحمد: ج٥ ص٢١٣، وابن ماجه (٣١٥).

وقال أبو معاوية عن هشام بن عروة، عن عبدالرحمٰن بن سعد، عن عمر بن خزيمة، عن خزيمة بن ثابت (١).

قال الترمذي: «سألت محمداً عن هذا الحديث فقال: الصحيح، ما روى عبدة ووكيع، وأبو معاوية أخطأ في هذا الحديث إذ زاد عن عبدالرحمٰن بن سعد»(٢).

وقال أبو زرعة \_ رحمه الله \_: «الحديث حديث وكيع وعبدة» (٣).

فهذا الحديث يرويه عبدة ووكيع، وأبو أسامة وابن نمير (٤) كلهم يقولون هشام بن عروة عن عمرو بن خزيمة عن عمارة بن خزيمة عن خزيمة بن ثابت.

إلا أن أبا معاوية خالفهم في روايته إذ زاد عبدالرحمٰن بن سعد بين هشام بن عروة وعمرو بن خزيمة.

سام بن عروه وعمرو بن حريمه. وقد حكم البخاري على رواية أبي معاوية بالوهم والخطأ وذلك لما

١ \_ أبو معاوية ضعيف في هشام بن عروة.

قال الأثرم قلت لأبي عبدالله (أي الإمام أحمد): أبو معاوية صحيح الحديث عن هشام؟ قال: لا ما هو بصحيح الحديث عنه (٥).

٢ \_ خالف من هو أكثر وأحفظ وأثبت في هشام.

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في المعجم الكبير (٣٧٢٤).

<sup>(</sup>٢) العلل الكبير ص٢٦.

<sup>(</sup>٣) علل الحديث: رقم (١٣٩).

<sup>(</sup>٤) روايتي أبي أسامة وابن نمير أشار إليهما أبو داود في سننه: ج١ ص٧ حديث رقم (٤١)

٥) شرح العلل ص٧٧١.

قال الدارقطني - رحمه الله -: «أثبت الرواة عن هشام بن عروة: الثوري، ومالك، ويحيى القطان، وعبدالله بن نمير، والليث بن سعد»(١).

٣ \_ لأبي معاوية رواية (٢) يوافق فيها الحفاظ الأثبات عن هشام بن عروة مما يدل على وهمه في الرواية المخالفة لهم.

لهذه القرائن حكم الإمام البخاري وغيره من النقاد على رواية أبي معاوية الزائدة بالوهم.

### المثال الثاني:

حديث أبي مرثد الغنوي قال: قال رسول الله ﷺ: «لا تجلسوا على القبور ولا تصلوا إليها».

هذا الحديث يرويه الوليد بن مسلم (٣)، وعيسى بن يونس (٤)، وصدقة بن خالد (٥) كلهم عن بسر بن عبدالله عن واثلة بن الأسقع عن أبي مرثد.

وخالفهم عبدالله بن المبارك فزاد فيه أبا إدريس الخولاني بين بسر وواثلة (٢) وقد رجح الإمام البخاري الطريق الناقصة على الزائدة.

قال الترمذي: «سألت محمداً عن هذا الحديث فقال: حديث الوليد بن مسلم أصح، وهكذا روى غير واحد، عن عبدالرحمٰن بن يزيد بن

<sup>(</sup>١) سؤالات ابن بكير للدارقطني.

<sup>(</sup>٢) سنن أبي داود: ج١ ص٧ حديث رقم (٤١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد: جَمَّ ص١٣٥، ومسلم: ج٣ ص٦٦، والترمذي (١٠٥١) والنسائي: ج٢ ص٦٧ وابن خزيمة (٧٩٣).

<sup>(</sup>٤) أخرجها أبو داود في سننه (٣٢٢٩).

<sup>(</sup>۵) ذكر ذلك ابن أبي حاتم في علله حديث رقم (٢١٣).

<sup>(</sup>٦) أخرجه أحمد: ج٤ ص١٣٥، ومسلم: ج٣ ص٦٣، والترمذي (١٠٥٠) وابن خزيمة (٧٩٤).

جابر، عن بسر بن عبيدالله، عن واثلة بن الأسقع.

قال محمد: «وبسر بن عبيدالله سمع من واثلة، وحديث ابن الميارك خطأ إذ زاد فيه عن أبي إدريس الخولاني»(١).

ولم ينفرد البخاري بهذا الحكم فقد وافقه فيه نقاد آخرون كأبي حاتم الرازي والدارقطني وغيرهما.

قال ابن أبي حاتم: «قال أبي: يرون أن ابن المبارك، وهم في هذا الحديث، أدخل أبا إدريس الخولاني بين بسر بن عبيدالله وبين واثلة.

ورواه عيسى بن يونس وصدقة بن خالد، والوليد بن مسلم، عن ابن جابر، عن بسر بن عبيدالله، قال: سمعت واثلة يحدث عن أبي مرثد الغنوي عن النبي على الله المعلقة عن النبي الله المعلقة عن النبي الله المعلقة الم

قال أبو حاتم: بسر قد سمع واثلة، وكثيراً ما يحدث بسر عن أبي إدريس، فغلط ابن المبارك فظن أن هذا مما روي عن أبي إدريس عن واثلة، وقد سمع هذا الحديث بسر من واثلة نفسه، لأن أهل الشام أعرف يحديثهم» (٢).

# الحالة الثانية: ترجيح الطريق الزائدة والحكم على الناقصة بالوهم:

### المثال الأول:

حدیث ابن عباس قال: مر رسول الله علی قبرین فقال: "إنهما ليعذبان... "(")

<sup>(</sup>١) العلل الكبير ص١٥١.

<sup>(</sup>٢) علل الحديث رقم (٢١٣).

<sup>(</sup>٣) أخرَجه البخاري في صحيحه، كتاب الطهارة، باب من الكبائر أن لا يستتر من بوله رقم

<sup>(</sup>٢١٦) ج١ ص(٣٧٩) مع الفتح، وانظر الأرقام التالية (٢١٧) و(١٣٦١) و(١٣٧٨) =

هذا الحديث قد ورد من طريقين:

الطريق الأولى: منصور عن مجاهد عن ابن عباس.

الطريق الثانية: الأعمش عن مجاهد عن طاووس عن ابن عباس.

فالطريق الأخيرة فيها زيادة طاووس فهل هذه الزيادة صحيحة أم لا؟ قال الترمذي:

«سألت محمداً عن حديث مجاهد، عن طاووس، عن ابن عباس مر رسول الله على قبرين.

فقال: الأعمش يقول عن مجاهد عن طاووس عن ابن عباس.

ومنصور يقول: عن مجاهد عن ابن عباس، ولا يذكر فيه: عن طاووس. قلت أيهما أصح؟ قال: حديث الأعمش»(١).

لكن الإمام البخاري خرج حديث منصور أيضاً في صحيحه فهل تغير اجتهاده أم أخرجه ليبين علته.

ذهب الحافظ ابن حجر إلى أنه يصحح الطريقين معاً، قال:

"وإخراجه له على الوجهين يقتضي صحتهما عنده، فيحمل على أن مجاهداً سمعه من طاووس عن ابن عباس ثم سمعه من ابن عباس بلا واسطة أو العكس»(٢).

وقد ذكر الدارقطني هذا الحديث في كتابه التتبع وحكى الخلاف فيه، ولم يحكم بشيء (٣).

<sup>=</sup> و(۲۰۵۲) و(۲۰۵۵)، ومسلم ج۱ ص۱۲۱ وأبو داود (۲۰) وابس ماجه (۳٤۷) والترمذي (۷۰) والنسائي (۳۱) وابن خزيمة (۵۰) وأحمد في مسنده ج۱ ص۲۲۰، والدارمي (۷٤۵).

<sup>(</sup>١) العلل الكبير ص٤٢.

<sup>(</sup>٢) فتح الباري: ج١ ص٣٧٩.

<sup>(</sup>٣) التتبع ص٣٤٤ \_ ٣٣٠.

والظاهر من صنيع البخاري في صحيحه أنه كان يرى صحة الطريقين إذ إنه أخرج طريق منصور الناقصة في كتاب الطهارة، باب الكبائر أن لا يستتر من بوله معتمداً عليه وحده، ورواه أيضاً في كتاب الأدب، باب من الكبائر، معتمداً عليه وحده.

وأما طريق الأعمش فلا شك في صحتها لإطباق الشيخين على تخريجها وباقي الأئمة الستة، ثم حكم البخاري لطريق الأعمش، وذلك لتصريحه الذي نقله عنه الترمذي في علله الكبير، وكتاب العلل أصله مأخوذ من كتاب الجامع للترمذي، أي أنه صنف الجامع أولاً، وكان يسأل فيه البخاري عن العلل ثم أفرده عن الجامع، ولذلك يسميه البعض بر العلل المفردة وجامع الترمذي كان بعد تصنيف صحيح البخاري، فيكون هذا النص متأخراً وهو يقتضي ترجيح رواية الأعمش الزائدة.

#### المثال الثاني:

حديث أبي هريرة - رضي الله عنه - قال: قال النبي ﷺ: «إذا زنت أمة أحدكم فتبين زناها فليجلدها الحد ولا يثرب».

قال البخاري ـ رحمه الله -:

«حدثنا عبدالله بن يوسف: حدثنا الليث عن سعيد المقبري عن أبيه عن أبي الأمة، فتبين زناها، فليجلدها ولا يثرب، ثم إن زنت فليجلدها ولا يثرب، ثم إن زنت الثالثة فليجها ولو بحبل من شعر».

وقد وقع في هذا الحديث اختلاف بين الرواة على أبي سعيد المقبى.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب الحدود، باب لا يثرب على الأمة إذا زنت ولا تنفى، رقم (٦٨٣٩) ج١٢ ص١٧١ (مع الفتح).

وحاصل هذا الاختلاف ما يلي:

الليث يقول: عن سعيد عن أبيه عن أبي هريرة، وقد وافقه على زيادة «أبيه» محمد بن إسحاق (١٠).

وإسماعيل بن أمية يقول: عن سعيد عن أبي هريرة، وقد وافقه على حذف «أبيه» عبيدالله بن عمر العمري<sup>(٢)</sup> وأيوب بن موسى<sup>(٣)</sup> وأسامة بن زيد<sup>(٤)</sup> ومحمد بن عجلان، وعبدالرحمٰن بن إسحاق<sup>(٥)</sup> فأي الطريق أصح، الطريق الزائدة أم الناقصة، وما هي قرائن الترجيح.

لقد انتقد هذا الحديث الحافظ الدارقطني في «التتبع» وذكر الخلاف ولم يحكم فيه بشيء.

والظاهر عند تأمل صنيع البخاري ـ رحمه الله ـ أنه يرجح طريق الليث الزائدة وذلك لأنه أوردها متصلة معتمداً عليها في أول الباب، ثم أورد طريق إسماعيل بن أمية تعليقاً، وهذه قاعدة منهجية عند الإمام البخاري، نبه إليها الحافظ ـ رحمه الله ـ فقال:

«من عادة البخاري إذا كان في بعض الأسانيد التي يحتج بها خلاف على بعض رواتها، ساق الطريق الراجحة عنده مسندة متصلة، وعلق الطريق الأخرى إشعاراً بأن هذا الاختلاف يضر.

إما أن يكون للراوي فيه طريقان فيحدث فيه تارة عن هذا، وتارة عن هذا، فلا يكون ذلك اختلافاً يلزم منه اضطراب يوجب الضعف.

<sup>(</sup>١) روايته أخرجها الإمام مسلم في صحيحه كتاب الحدود، باب رجم اليهود وأهل الذمة في الزنى ج٣ ص١٣٢٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه،

<sup>(</sup>٥) عزاها الحافظ في الفتح (ج١٢ ص١٧٢) إلى النسائي ولم أجدها في السنن الصغرى ولعلها في الكبرى.

وإما أن لا يكون له فيه إلا طريق واحدة، والذي أتى عنه بالطريق الأخرى واهم عليه، ولا يضر الطريق الصحيحة الراجحة، وجود الطريق الضعيفة المرجوحة»(١).

وكذلك بالنسبة لصنيع الإمام مسلم في صحيحه فالظاهر منه أنه يرجح طريق الليث الزائدة على الطريق الناقصة. وذلك لأنه أوردها أولاً مصدراً بها الباب ومعتمداً عليها، ثم أورد بعدها الطريق الناقصة ليشير إلى الخلاف، ويبين العلة. وهذه طريقته ـ رحمه الله ـ في صحيحه فقد قال: «ثم إنا إن شاء الله مبتدئون في تخريج ما سألت وتأليفه على شريطة سوف أذكرها لك وهو أن نعمد إلى جملة ما أسند من الأخبار عن رسول الله في فقسمها على ثلاثة أقسام ثلاث طبقات من الناس على غير تكرار إلا أن يأتي موضع لا يستغنى فيه عن ترداد حديث فيه زيادة معنى، أو إسناد يقع إلى جنب إسناد، لعلة تكون هناك»(٢).

ولم ينفرد الشيخان بهذا، فقد سبقهما إلى تعليل الطريق الناقصة وترجيح الطريق الزائدة - الإمام ابن المديني رحمه الله - حيث قال:

«حديث أبي هريرة عن النبي ﷺ: «إذا زنت أمة أحدكم فتبين زناها فليجلدها» رواه إسحاق عن سعيد بن أبي سعيد المقبري عن أبي هويرة

ورواه عبدالرحمٰن بن إسحاق عن سعيد، قال: سمعت أبا هريرة، فنظرت فإذا سعيد لم يسمعه من أبي هريرة.

ورواه إسحاق والليث بن سعد عن سعيد بن أبي سعيد عن أبيه عن أبي هريرة.

ورواه أيوب بن موسى عن سعيد عن أبي هريرة.

<sup>(</sup>۱) النكت ص۱۰۷.

<sup>(</sup>٢) مقدمة صحيح مسلم صل ٤٠

والحديث عندي حديث سعيد عن أبيه عن أبي هريرة.

وحديث عبدالرحمٰن بن إسحاق عن سعيد قال: سمعت أبا هريرة يقول: . . . .

وهم وأخاف ألا يكون حفظه»(١).

فالخلاف في هذا الحديث على سعيد المقبري، والنقاد رجحوا رواية الليث بناء على أنه أثبت أصحابه وأحفظ لحديثه فيقدم عند الخلاف.

قال الإمام أحمد: «أصح الناس عن سعيد المقبري: ليث بن سعد، يفصل ما روى عن أبي هريرة، وما رواه عن أبيه عن أبي هريرة، وهو ثبت في حديثه جداً»(٢).

وقال ابن المديني: «الليث وابن أبي ذئب: ثبتان في حديث سعيد المقبري» $^{(n)}$ .

فلكون الليث أثبت أصحاب سعيد المقبري وخاصة أنه يميز بين ما رواه سعيد المقبري عن أبي هريرة مباشرة، وما يرويه عن أبي هريرة بواسطة «أبيه» قدم النقاد روايته المتصلة على الطريق الناقصة.

# الحالة الثالثة: ما يحكم فيه بصحة الطريقين معاً الزائدة والناقصة:

أحياناً يرد الحديث من طريقين إحداهما زائدة، والأخرى ناقصة من حيث السند، فيظهر عند الراوي بالوجهين ظهوراً بيناً، بتصريحه بذلك ونحوه، وتارة يكون الحكم بصحة الطريقين معاً بحسب الظن القوي الذي يكون عند الناقد، وفيما يلي أمثلة توضح ما ذكرت، من صنيع الإمام البخاري.

<sup>(</sup>١) العلل ومعرفة الرجال ص٩٨ ـ ٩٩.

<sup>(</sup>٢) شرح العلل ص٢٦٣.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه.

### المثال الأول:

التالية:

حديث المسيء صلاته، يرويه أبو هريرة، وهو يدور على الطرق

١ يحيى بن سعيد القطان عن عبيدالله بن عمر عن سعيد بن أبي سعيد المقبري عن أبيه عن أبي هريرة (١).

٢ - عبدالله بن نمر عن عبيدالله بن عمر عن سعيد المقبري عن أبي هريرة (٢).

 $^{\prime\prime}$  - أبو أسامة عن عبيدالله بن عمر عن سعيد بن أبي سعيد عن أبي هريرة  $^{(\prime\prime)}$ .

٤ - ابن وهب عن عبيدالله بن عمر عن سعيد المقبري عن أبي هريرة (٤).
 ٥ - عيسى ابن يونس عن عبيدالله بن عمر عن سعيد المقبري عن أبي هريرة (٥).
 أبي هريرة (٥).

(۱) أخرجه البخاري، في كتاب الأذان، باب الوجوب القراءة للإمام والمأموم في الصلوات كلها...، رقم (۷۰۰) ج٣ ص٢٧٦ (مع الفتح)، ومسلم في كتاب الصلاة، باب وجوب قراءة الفاتحة في كل ركعة... رقم (٣٩٤) ج١ ص٢٩٥، والنسائي في سننه ج٢ ص١٩٤ وأبو داود ج١ ص٢١٨، مع (عون المعبود) والترمذي ج١ ص٢٤٨ مع التحفة، وأحمد ج٣ ص١١٤ (مع الفتح الرباني)، وأبو عوانة في صحيحه (١٠٣/٢) وابن حبان (٨٣/٣) وأبو نعيم في الحلية (٣٨٢/٨).

(۲) أخرجه البخاري في كتاب الاستندان، باب من رد فقال: عليك السلام، رقم (۲۰۱۱)، ج۱۱ ص ۳۸ (مع الفتح)، ومسلم (۳۹۷)، والترمذي (۱۸۵/۳) مع التحفة، وأبن ماجه (۱۰۲۰) والبيهقي في السنن الكبري (۱۰/۲).

(٣) أخرجه البخاري في كتاب الأيمان والنذور، باب إذا حنث ناسياً في الأيمان (٦٦٦٧)
 ج١١ ص٥٥٥، ومسلم (٣٩٧) وابن أبي شببة في مصنفه (١/٢٨٧).
 (٤) أخرجه البيهقي في السنن الكبرى (٣٧٣/٢).

(۵) ذكره الدارقطني في «التتبع» ص١٣٢، حديث رقم (٩).

نلاحظ أن هذه الطرق كلها ـ ما عدا الأولى ـ تتفق في أن الحديث عن عبيدالله بن عمر عن سعيد المقبري عن أبي هريرة.

بينما الطريق الأولى عن يحيى تجعل الحديث عن عبيدالله بن عمر عن سعيد المقبري عن أبيه عن أبي هريرة فأي الطريقين أصح، أم كلاهما صحيح؟

لقد حكم الأئمة النقاد بصحة الطريقين معاً، ومن هؤلاء الإمام الدارقطني ـ رحمه الله ـ قال: «قد خالف يحيى أصحاب عبيدالله كلهم، منهم: أبو أسامة، وعبدالله بن نمير، وعيسى بن يونس، وغيرهم، رووه عن عبيدالله عن سعيد عن أبي هريرة، فلم يذكروا أباه، ورواه معتمر عن عبيدالله عن سعيد مرسلًا عن النبي على ويحيى حافظ ويشبه أن يكون عبيدالله حدّث به على الوجهين (١٠).

وقال الحافظ بعد أن نقل كلام الدارقطني السابق:

«وقال البزار: لم يتابع يحيى عليه، ورجح الترمذي رواية يحيى.

قلت: لكل من الروايتين وجه مرجح، أما رواية يحيى فللزيادة من الحافظ، وأما الرواية الأخرى فللكثرة، ولأن سعيداً لم يوصف بالتدليس وقد ثبت سماعه من أبي هريرة، ومن ثم أخرج الشيخان الطريقين (٢٠).

يستخلص من كلام الحافظ أن النقاد قد اختلفوا في الحكم على هذا الحديث:

- \_ فالإمام البزار يرجح رواية الجماعة، ويرى أن يحيى خالف هؤلاء الحفاظ بشيء لم يتابع عليه.
- \_ والإمام الترمذي يرجح رواية يحيى على رواية غيره، قال في جامعه \_ بعد روايته للحديث من طريق يحيى \_:

«وروى ابن نمير هذا الحديث عن عبيدالله بن عمر عن سعيد

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٢) فتح الباري: ج٢ ص٣٢٤.

المقبري، عن أبي هريرة، ولم يذكر فيه عن أبيه عن أبي هريرة، ورواية يحيى بن سعيد عن عبيدالله بن عمر أصح، وسعيد قد سمع من أبي هريرة، وروى عن أبيه عن أبي هريرة»(١).

ووجه ترجيح رواية يحيى أنه حافظ وقد زاد فتقبل زيادته.

ويرى البخاري ومسلم والدارقطني صحة الطريقين معاً، للقرائن التي أشار إليها الحافظ ـ رحمه الله ـ.

### المثال الثاني:

حديث أبي هريرة «قيل يا رسول الله من أكرم الناس؟...». هذا الحديث رواه البخاري بإسنادين ناقص وزائد.

قال: «حدثنا إسحاق بن إبراهيم سمع المعتمر عن عبيدالله عن سعيد بن أبي سعيد المقبري عن أبي هريرة قال: قيل للنبي على المقبري عن أبي الهاس ... »(٢).

وقال: «حدثني عبدالله بن إسماعيل عن أبي أسامة عن عبيدالله قال: أخبرني سعيد بن أبي سعيد عن أبي هريرة ـ رضي الله عنه ـ قال: سئل رسول الله على من أكرم الناس...».

أخبرنا محمد بن سلام أخبرني عبدة عن عبيدالله عن سعيد عن أبي هريرة - رضي الله عنه - عن النبي ﷺ بهذا» (٣).

بي هريرة - رضي الله عنه - عن النبي ﷺ بهذا $^{(7)}$ . ورواه أيضاً من طريق يحيى بن سعيد القطان عن عبيدالله قال: حدثتي

سعيد بن أبي سعيد عن أبيه عن أبي هريرة - رضي الله عنه - قال: قيل يا رسول الله من أكرم الناس . . . » (٤) .

<sup>(</sup>١) جامع الترمذي: ج١ ص٧٤٩ مع التحفة.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري في كتاب الأنبياء، باب قوله تعالى: ﴿ لَقَدْ كَانَ فِي يُوسُفَ وَلِخَوَيَهِ عَالَتُ

لِلسَّآبِلِينَ ﴿ ﴾ رقم (٤٦٨٩) ج٨ ص٢١٢ وفي كتاب التفسير رقم (٤٦٨٩) ج٨ ص٢١٢. (٤) رواه البخاري في كتاب المناقب، باب قوله تعالى: ﴿ يَكَايُّهَا ٱلنَّاسُ إِنَّا خَلَقَنَكُمْ مِن ذَكْرِ وَأَنثَىٰ رقم (٣٤٩٠) ج٦ ص٢٠٠.

وحاصل الاختلاف في هذا الحديث ما يلي:

- \_ أبو أسامة، وعبدة ومعتمر يروونه عن عبيدالله عن سعيد عن أبي هريرة.
- \_ ويحيى القطان خالفهم ورواه عن سعيد عن أبيه عن أبي هريرة، فزاد عن «أبيه».

والظاهر من صنيع الإمام البخاري تصحيح الطريقين معاً، وقد أشار إلى هذا الحافظ ابن حجر (١) والحافظ العلائي (٢) أيضاً.

لكن الإمام الدارقطني مال في علله إلى ترجيح طريق يحيى، فقال بعد أن ذكر اختلاف الرواة: «ويحيى يقول، والقول قول يحيى<sup>»(٣)</sup>.

وقد ذِكره في التتبع وبيّن الخلاف ولم يرجح شيئاً (٤).

### الحالة الرابعة:

وهو ما لا يترجح فيه إحدى الطريقين على الأخرى، ولا يغلب على الظن صحتهما معاً، لكن يحتمل أن تكونا صحيحتين معاً.

وأضرب لذلك مثالًا من صنيع الإمام البخاري.

قال ـ رحمه الله ـ: «حدثنا حجاج بن منهال، حدثنا شعبة قال: أخبرني علقمة بن مرثد سمعت سعد بن عبيدة عن أبي عبدالرحمن السلمي عن عثمان ـ رضي الله عنه ـ عن النبي على قال: «خيركم من تعلم القرآن وعلمه».

وحدثنا أبو نعيم حدثنا سفيان عن علقمة بن مرثد عن أبي عبدالرحمٰن عن عثمان بن عفان ـ رضي الله عنه ـ قال: قال النبي ﷺ: «إن أفضلكم من

<sup>(</sup>۱) هدى السارى ص٣٨٢.

<sup>(</sup>٢) جامع التحصيل ص١٣٥.

<sup>(</sup>٣) العلل للدارقطني: ج٣ ص١٤.

<sup>(</sup>٤) التتبع ص١٣٢.

### تعلّم القرآن وعلّمه» (١).

وقد ذكر الدارقطني هذا الحديث في كتاب التتبع، وبيّن الخلاف فيه وحاصله ما يلي:

أن هذا الحديث يرويه شعبة عن علقمة عن سعد بن عبيدة عن أبي عبدالرحمن السلمي عن عثمان، وقد تابع شعبة على زيادة سعد بن عبيدة بين علقمة وأبي عبدالرحمن كل من: عبدالله بن عيسى، ومحمد بن جحادة، وموسى بن قيس الحضرمي، والنصر بن إسحاق السلمي، ومحمد بن جابر وغيرهم عن علقمة.

ورواه سفيان الثوري عن علقمة عن أبي عبدالرحمٰن بإسقاط سعد بن عبيدة، وقد تابعه على روايته كل من: عمرو بن قيس، ومسعر، وأبو اليسع، وعمر بن النعمان، ومحمد بن طلحة، وأبو حماد، وحفص بن سليمان، وأيوب بن جابر، وسلمة الأحمر، وغياث (٢).

فما موقف الحفاظ من هذين الطريقين؟ وهل كلاهما صحيح، أم يرجح أحدهما على الآخر، أم يحتمل أن يكون كلاهما صحيح؟

لقد مال بعض الحفاظ المتأخرين إلى احتمال صحة الطريقين معاً، ومن هؤلاء الحافظ العلائي.

قال بعد أن ساق اختلاف سفيان وشعبة فيه: «أخرجه البخاري من الطريقين، وهو لا يكتفي بمجرد إمكان اللقاء، وقد تابع كلا من شعبة وسفيان جماعة على ما قال: فيحتمل أن يكون الحديث عند علقمة على الوجهين، ويحتمل أن يكون أرسله عن إسقاط سعد بن عبيدة»(٣).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في فضائل القرآن، باب خيركم من تعلّم القرآن وعلّمه رقم (٥٠٢٧) و(٨٠٤) ج٨ ص٦٩٧.

 <sup>(</sup>۲) المصدر نفسه ص۲۷۰.

٣) جامع التحصيل ص١٣٦

وقال الحافظ: «إن مثل هذا يخرجه البخاري على الاحتمال، لأن رواية الثوري عند جماعة من الحفاظ هي المحفوظة، وشعبة زاد رجلًا فأمكن أن يكون علقمة سمعه من سعد بن عبيدة عن أبي عبدالرحمن ثم لقي عبدالرحمن فسمعه منه»(١).

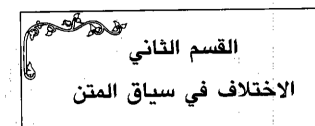
فاحتمال صحة الطريقين غير مستبعد، لأن كلًا من سفيان وشعبة قد تابعهما جماعة من الثقات، ولم تقم قرينة على ترجيح أحدهما على الآخر.

وفي تمام هذا المطلب نخلص إلى أن الترجيح بين الرواة إذا اختلفوا في زيادة راو في إسناد أو حذفه، لا يلزم حالة واحدة مطردة بل يدور مع القرائن والمرجحات، فتارة يكون الحكم للزائد، وتارة يكون الحكم للناقص، وتارة يكون كلا الطريقين صحيحاً، وتارة لا يستطيع الناقد أن يرجح أحد الطريقين على الآخر مع احتمال كونهما صحيحين معاً.

وأما ما يسلكه كثير من الفقهاء والأصوليين والمتكلمين ومتأخري المحدثين من ترجيح الرواية الزائدة على الناقصة دائماً اعتماداً على أن الراوي الثقة إذا زاد تقبل زيادته، واحتمال أنه سمع من الشيخ بالواسطة ثم سمع منه مباشرة، كل هذا مخالف لمنهج النقاد القائم على النظر في الواقع الحديثي المدعوم بالقرائن والدلائل، ويحصل بالاتساع في الرواية والحفظ والفهم، وليس بالاحتمالات والتجويزات العقلية المجردة.



<sup>(</sup>۱) هدي الساري ص۳۹۳.



قد سبق بيان الاختلاف الذي يقع بين الرواة في إسناد حديث من الأحاديث وأوجه هذا الاختلاف، وكيفية الحكم في كل حالة.

وفي هذا المبحث نتعرض للاختلاف في المتن ونذكر أسباب هذا الاختلاف، مما يكون له أثر كبير في الحكم على الحديث صحة وتعليلا، وتتمثل هذه الأسباب فيما يلى:

الاختصار والرواية بالمعنى، والإدراج، وسأتناول هذه القضايا بأمثلة تطبيقية من صنيع الإمام البخاري.



المطلب الاول الاختصار واثره في تغيير سياق المتن

قد يختلف الرواة فيما بينهم في سياق متن حديث ما، ويكون سبب هذا الاختلاف أن بعض الرواة ساق الحديث مختصراً، والآخر ساقه بتمامه، فهذا الاختلاف لا يقدح في الطريق التامة، وأما الطريق المختصرة فأحياناً تكون هي أيضاً صحيحة، وقد تكون خاطئة إذا كان الاختصار سبباً لتغيير معنى الحديث وفيما يلى أمثلة توضح ذلك.

قال الإمام البخاري في صحيحه:

«حدثنا أحمد بن أبي رجاء حدثنا يحيى بن آدم، حدثنا جرير بن حازم، سمعت قتادة قال: حدثني النضر بن أنس بن مالك عن بشير بن نهيك عن أبي هريرة ـ رضي الله عنه ـ قال: قال النبي عَلَيْهُ: «من أعتق شقيصاً من عبد...».

حدثنا مسدد حدثنا يزيد بن زريع حدثنا سعيد عن قتادة عن النضر بن أنس عن بشير بن نهيك عن أبي هريرة ـ رضي الله عنه ـ أن النبي قال: «من أعتق نصيباً أو شقيصاً في مملوك فخلاصه عليه، إن كان له مال وإلا قوم عليه فاستسعى به غير مشقوق عليه».

تابعه حجاج بن حجاج، وأبان، وموسى بن خلف عن قتادة... اختصره شعبة الله المعبدة المعبدة

وقد انتقد الإمام الدارقطني هذا الحديث فقال بعد أن ساق هذا الحديث من صحيح البخاري:

«وقد روى هذا الحديث شعبة وهشام وهما أثبت من روى عن قتادة، ولم يذكرا في الحديث الاستسعاء، ووافقهما همام، وفصل الاستسعاء من الحديث فجعله من رواية قتادة...»(٢).

فهذا الحديث قد اختلف فيه على قتادة.

يرويه سعيد بن أبي عروبة عن قتادة وذكر فيه الاستسعاء، وتابعه على ذلك كل من: جرير بن حازم، وحجاج بن حجاج، وأبان، وموسى بن خلف.

ورواه شعبة، وهشام الدستوائي، ولم يذكرا فيه الاستسعاء، ووافقهما همام، فقد فصل الاستسعاء من الحديث فلم يرفعه، ووقفه على قتادة.

 <sup>(</sup>۱) كتاب العتق، باب إذا أعتق نصيباً في عبد وليس له مال استسعى العبد غير مشقوق عليه، على نحو الكتابة رقم (٢٥٢٦) ج٥ ص١٨٥ (مع الفتح).

<sup>(</sup>۲) التبع ص۱۵۰.

وقد اختلفت أنظار النقاد في الحكم على هذا الحديث.

وقد نقل الإمام النووي بعض أقوال من رجح رواية شعبة وهشام لموافقة همام لهما فقال:

«... قال أبو بكر النيسابوري: ما أحسن ما رواه همام وضبطه ففصلقول قتادة عن الحديث.

وقال الأصيلي وابن القصار وغيرهما: من أسقط السعاية من الحديث أولى ممن ذكرها، لأنها ليست في الأحاديث الأخرى من رواية ابن عمر.

وقال ابن عبدالبر: الذين لم يذكروا السعاية أثبت من الذين ذكروها»(١).

وقال أبو مسعود الدمشقي:

«حديث همام حسن عندي، إنه لم يقع للبخاري ولا مسلم، ولو وقع لهما حكما بقوله»(۲).

وقال الحاكم \_ بعد أن ساق الحديث بسنده عن سعيد عن قتادة، وذكر فيه الاستسعاء \_: «حديث العتق ثابت صحيح وذكر الاستسعاء فيه من قول قتادة، وقد وهم من أدرجه في كلام رسول الله ﷺ ثم ذكره من حديث همام مفصلًا ثم قال: «فهذا أظهر من الأول أن القول الزائد المبين المميز، وقد ميز همام، وهو ثبت (٤٠).

وقد ذكر الحافظ أيضاً بعض من رجح رواية هشام وشعبة، فقال: «ونقل الخلال في العلل عن أحمد أنه ضعف رواية سعيد في الاستسعاء، وضعفها أيضاً الأثرم عن سليمان بن حرب

<sup>(</sup>١) شرح النووي لصحيح لمسلم: ج١٠ ص١٩٧.

<sup>(</sup>٢) نقله الشيخ مقبل بن هادي في تعليقه على «التتبع» ص١٤٩٠.

٣) معرفة علوم الحديث صُ ٤٠.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه،

فقال النسائي: بلغني أن هماماً رواه فجعل هذا الكلام (أي الاستسعاء) من قول قتادة.

وقال الإسماعيلي: قوله (ثم استسعى) ليس في الخبر مسنداً، وإنما هو قول قتادة مدرج في الخبر على ما رواه همام.

وقال ابن المنذر والخطابي: هذا الكلام الأخير من فتيا قتادة ليس في المتن (١).

فهؤلاء الحفاظ يرون أن ذكر الاستسعاء مدرج في الحديث من قبل سعيد، وليس هو بمرفوع، وإنما هو قول قتادة.

والقرائن التي استند إليها هؤلاء النقاد هي:

- مخالفة سعيد لمن هو أحفظ منه وهما: شعبة وهشام.
  - \_ تفرد سعيد بهذا الحديث.
  - \_ اختلاط سعيد في آخر عمره.
- ـ قد ورد هذا الحديث من طريق همام مفصلاً، فجعل الحديث مرفوعاً، وجعل ذكر الاستسعاء فيه من قول قتادة، وهمام ثقة.

وقد أجاب الحافظ ابن حجر على هذه التعليلات (٢)، ونلخصها فيما يلي:

١ سعيد بن أبي عروبة، أعرف بحديث قتادة لكثرة ملازمته له، وكثرة أخذه عنه من همام وغيره، وهشام وشعبة وإن كانا أحفظ من سعيد لكنهما لم ينفيا ما رواه، وإنما اقتصر من الحديث على بعضه (٣) وليس

<sup>(</sup>١) الفتح: ج٥ ص١٨٨.

<sup>(</sup>٢) فتح الباري: ج٥ ص١٨٨٠.

<sup>(</sup>٣) حديث شعبة عن قتادة، عن النضر بن أنس، عن بشير بن نهيك، عن أبي هريرة عن النبي على قال: «في المملوك بين رجلين» فيعتق أحدهما قال: «يضمن»، وفي رواية أخرى لشعبة: «من أعتق شقيصاً من مملوك، فهو حر من ماله» أخرجه مسلم ٩٦/٥، وأبو داود (٣٩٣٥)، والدارقطني ١٢٥/٤، وأما رواية هشام الدستوائي، فأخرجها أحمد /٣٩١٠، وأبو داود (٣٩٣٦)، والدارقطني ١٢٦/٤.

المجلس متحداً حتى يتوقف في زيادة سعيد، فإن ملازمة سعيد لقتادة كانت أكثر منهما فسمع منه ما لم يسمعه غيره.

۲ سعید لم ینفرد بهذا الحدیث فقد تابعه علیه جریر بن حازم،
 وحجاج بن حجاج، وموسی بن خلف، وحجاج بن أرطأة<sup>(۱)</sup>

اما تعليل الحديث بكون سعيد بن أبي عروبة اختلط فلا يصح الاعتماد
 عليه لأن هذا الحديث في الصحيحين وغيرهما من رواية من سمع منه
 قبل الاختلاط كيزيد بن زريع.

أما بالنسبة لرواية همام المفصلة، فهمام قد انفرد بهذا التفصيل، وخالف الجميع في القدر المتفق على رفعه، فإنه جعله واقعة عين (٢) وهم جعلوه حكماً عاماً فدل على أنه لم يضبطه كما ينبغي.

هذه أهم الردود على القرائن التي اعتمد عليها من أعل حديث سعيد.

ولكن الإمام البخاري لم يعل هذا الحديث، ورأى صحة الطريقين معاً، كما نقل عنه الإمام الترمذي قال: «وسألت محمداً عن هذا الحديث (يعني حديث السعاية) فقلت أي الروايتين أصح؟ فقال: الحديثان جميعاً صحيحان، والمعنى فيه قائم، وذكر فيه عامتهم عن قتادة السعاية إلا شعبة، وكأنه قوى حديث سعيد بن أبي عروبة، في أمره بالسعاية» (٣)

وقد ذكر الحافظ بعض القرائن التي اعتمد عليها البخاري في تصحيح رواية سعيد فقال:

<sup>(</sup>١) انظر تخريج هذه الروايات في الفتح: ج٥ ص١٨٨.

<sup>(</sup>٢) رواية همام أخرجها أبو داود في سننه (٣٩٣٤)، والدارقطني ١٢٧/٤، ولفظه: «أن رجلًا أعتق شقيصاً من غلام، فأجاز النبي على عتقه، وغرمه بقية ثمنه، وهكذا ورد من رواية محمد بن كثير عن همام عن قتادة، وقد رواه عبدالله بن يزيد المقرىء عن همام عن قتادة، وزاد: وقال قتادة: إن لم يكن له مال استسعى العبد واه هكذا الإسماعيلي، وابن المنذر، والدارقطني، والخطابي، والحاكم، والبيهقي، والخطيب انظر الفتح م١٨٨٠.

٣) العلل الكبير ص٢٠٤ ــ ٢٠٥.

"وكأن البخاري خشي من الطعن في رواية سعيد بن أبي عروبة، فأشار إلى ثبوتها بإشارات خفية كعادته، فإنه أخرجه من رواية يزيد بن زريع وهو من أثبت الناس فيه وسمع منه قبل الاختلاط.

ثم استظهر له برواية جرير بن حازم بمتابعته لينفي عنه التفرد.

ثم أشار إلى أن غيرهما تابعهما.

ثم قال: اختصره شعبة، وكأنه جواب على سؤال مقدر وهو أن شعبة أحفظ الناس لحديث قتادة، فكيف لم يذكر الاستسعاء (\*\*) فأجاب بأن هذا لا يؤثر فيه ضعفاً لأنه أورده مختصراً، وغيره ساقه بتمامه، والعدد الكثير أولى بالحفظ من الواحد»(١).

والمقصود هنا بيان أن هذا الاختلاف الذي وقع بين أصحاب قتادة: شعبة وهشام من جهة، وسعيد بن أبي عروبة، ومن تابعه من جهة أخرى، ليس سببه الوهم والخطأ المحتمل من أحد الجانبين، وإنما سببه أن بعض الرواة اختصر الحديث فخالف من ساقه بتمامه فلا تكون روايته سبباً في تعليل رواية من ساق الحديث بتمامه، ولو كان الذي اختصره أثبت وأحفظ إذا كان اختصاره لا يغير معنى الحديث أي أنه يقتصر على بعضه ويترك بعضه، وأما إذا اختصر الراوي الحديث بحيث يتغير عن المعنى الأصلي، فإنه يكون سبباً لتعليل الرواية المختصرة، وإليك مثلاً من صنيع الإمام البخارى.

قال البخاري ـ رحمه الله ـ: «حدثني محمود حدثنا عبدالرزاق أخبرنا معمر عن ابن طاوس عن أبيه عن أبي هريرة قال سليمان بن داود: لأطوفن الليلة بمائة امرأة، تلد كل امرأة غلاماً يقاتل في سبيل الله فقال له الملك:

<sup>(\*)</sup> معنى الاستسعاء أن العبد يكلف الاكتساب والطلب حتى يحصل قيمة الشريك الآخر. فإذا دفعها إليه عتق. هكذا فسره جمهور القائلين بالاستسعاء، وقال بعضهم: هو أن يخدم سيده الذي لم يعتق بقدر ماله فيه من الرق ولا يكلف ما يشق عليه. وقد اختلف العلماء في مشروعيته. انظر: (الفتح ١٨٩/٥ ـ ١٩١، وتحفة الأحوذي ٢١٢/٢).

<sup>(</sup>١) الفتح: ج٥ ص١٨٩.

وقد رواه غير البخاري عن محمود بن غيلان، قال: حدثنا عبدالرزاق أخبرنا محمد عن ابن طاوس عن ابن طاوس عن أبيه عن أبي هريرة قال رسول الله ﷺ: «من حلف فقال إن شاء الله لم يحنث»(٢)

فهذا المتن مغاير للمتن الأول، فأيهما الصحيح؟

قال الترمذي: «حدثنا محمد بن غيلان، حدثنا عبدالرزاق عن معمر ابن طاوس، عن أبي هريرة قال: قال رسول الله ﷺ: «من حلف فقال إن شاء الله لم يحنث».

سألت محمد عن هذا الحديث فقال: جاء مثل هذا من قبل عبدالرزاق وهو غلط إنما اختصره عبدالرزاق من حديث معمر عن ابن طاوس عن أبيه عن النبي على في قصة سليمان بن داود حين قال: «لأطوفن الليلة على سبعين امرأة» (٣).

<sup>(</sup>١) كتاب النكاح، باب قول الرجل: لأطوفن الليلة على نسائي. حديث رقم (٢٣٢ه) ج٩ ص ٢٠٥٠.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد ٣٠٩١٢ وابن ماجة (٢١٠٤) والترمذي (١٥٣٢) والنسائي (٢٠/٧)

٢) العلل الكبير ص٢٥٢.

نعم قد ورد هذا الكلام بغير هذا السند في حديث نافع عن ابن عمر أن النبي عليه قال: «من حلف فقال إن شاء الله فلا حنث عليه»(١).

واختلف في وقفه ورفعه والأرجح الوقف(٢).

ولقد اعترض ابن العربي على الحكم على عبدالرزاق بالخطأ بسبب اختصاره لهذا الحديث وذلك لأن ما جاء به عبدالرزاق في هذه الرواية لا يناقض غيرها لأن ألفاظ الحديث تختلف باختلاف أقوال النبي على التعبير عنها، أي يخاطب كل قوم بما يكون أوصل لأفهامهم، وإنما ينقل الحديث على المعنى (٣).

قال الحافظ: «وأجاب شيخنا، في شرح الترمذي بأن الذي جاء به عبدالرزاق في هذه الرواية ليس وافياً بالمعنى الذي تضمنته الرواية التي اختصره منها، فإنه لا يلزم من قوله على: «لو قال سليمان إن شاء الله لم يحنث...» أن يكون الحكم كذلك في حق كل أحد غير سليمان وشرط الرواية بالمعنى عدم التخالف، وهنا تخالف بالخصوص والعموم»(٤).



# المطلب الثاني الرواية بالمعنى وأثرها في التعليل

كثيراً ما تختلف متون الأحاديث النبوية بسبب الرواية بالمعنى، وأحياناً لا يؤثر ذلك الاختلاف ولا يقدح في صحة الحديث، وأحياناً يؤثر في صحة

<sup>(</sup>۱) أخرجه الحميدي (۲۹۰) وأحمد ۲۰/۲ و ۱۹ و۱۲۷ والدارمي (۲۳٤۷) و(۲۳٤۸) وأبو داود (۳۲٦۲) و(۳۲٦۲) وابن ماجة (۲۱۰۵) و(۱۱۰۱) والترمذي (۱۳۳۱) والنسائي ۷/۷۱ و ۲۰۰۰

<sup>(</sup>٢) انظر المصدر السابق ص٢٥٣.

<sup>(</sup>٣) فتح الباري: ج١١ ص٦١٣.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه.

الحديث ويكون سبباً لتعليله، وأضرب لذلك أمثلة من صنيع الإمام البخاري ـ رحمه الله ـ.

# أمثلة لما تكون فيه الرواية بالمعنى سبباً للتعليل:

#### المثال الأول:

قال البخاري: "حدثنا أبو عاصم عن ابن جريج عن ابن شهاب عن علي بن حسين، عن عمرو بن عثمان، عن أسامة بن زيد ـ رضي الله عنهما \_ أن النبي على قال: «لا يرث المسلم الكافر، ولا الكافر المسلم»(١).

فهذا الحديث يرويه مالك<sup>(۲)</sup> وابن جريج<sup>(۳)</sup> وابن عيينة<sup>(٤)</sup>، ويونس<sup>(۵)</sup> ومعمر<sup>(۲)</sup> كلهم عن الزهري عن علي بن حسين عن عمرو بن عثمان عن أسامة بن زيد عن النبي عليه: «لا يرث المسلم الكافر، ولا الكافر المسلم».

إلا أن هشيماً رواه عن الزهري بالإسناد المذكور بلفظ: «لا يتوارث أهل ملتين» (٧٠).

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري في كتاب الفرائض، باب لا يرث المسلم الكافر، ولا الكافر المسلم رقم (٦٧٦٤)، ج١٢ ص١٩ (مع الفتح).

<sup>(</sup>٢) رواية مالك في الموطأ، كتاب الفرائض، باب ميراث أهل الملل رقم (١٠) ص١٩٥.

<sup>(</sup>٣) رواية ابن جريج سبق تخريجها.

<sup>(</sup>٤) رواية ابن عيينة أخرجها مسلم في أول كتاب الفرائض رقم (١٦١٤) ج٣ ص١٢٣٢، وأبو داود في كتاب الفرائض، باب هل يرث المسلم الكافر ج٢ ص١٩٠، والترمذي في كتاب الفرائض، باب إبطال الميراث بين المسلم والكافر، ج٣ ص١٨٣ (مع التحفة)

وابن ماجه، في كتاب الفرائض، باب ميراث أهل الإسلام من أهل الشرك رقم . (٢٧٢٩)، ج٢ ص١٩١٨.

 <sup>(</sup>٥) رواية يونس أخرجها البخاري في كتاب الحج، باب توريث دور مكة وبيعها وشرائها،
 رقم (١٥٨٨) ج٣ ص٢٦٥، وابن ماجه في كتاب الفرائض، باب ميراث أهل الإسلام
 من أهل الشرك رقم (٢٨٣٠)، ج٢ ص٩١٢.

رواية معمر أخرجها أبو داود، في كتاب الفرائض، باب هل يرث المسلم الكافر، ج٢ ص١٩٠٠.

 <sup>(</sup>٧) عزاها الحافظ في الفتح إلى النسائي، ولم أجدها فيه مع طول البحث، والسنن الصغرى
 ليس فيها كتاب الفرائض أصلًا، فلعلها في الكبرى.

قال الحافظ: "وقد حكم النسائي وغيره على هشيم بالخطأ فيه، وعندي أنه رواه من حفظه بلفظ ظن أنه يؤدي معناه، فلم يصب، فإن اللفظ الذي أتى به أعم من اللفظ الذي سمعه، وسبب ذلك أن هشيماً سمع من الزهري بمكة أحاديث ولم يكتبها وعلق بحفظه بعضها فلم يكن من الضابطين عنه، ولذلك لم يخرج الشيخان عنه شيئاً"(١).

فالبخاري ومسلم لم يخرجا هذا الحديث لأنه معلول، وظهرت علته بمخالفة هشيم لسائر أصحاب الزهري في سياق لفظه، إضافة إلى ذلك أن رواية هشيم عن الزهري ليست قوية، لأنه لم يكتب الأحاديث التي سمعها من الزهري، وإنما اعتمد على حفظه فكان أحياناً يروي على سبيل التوهم، أي يروي الشيء ويظن أنه يؤديه بالمعنى فيقع في الوهم والخطأ.

وينبغي التنبيه هنا إلى أن هذا المتن « $\mathbf{Y}$  يتوارث أهل ملتين» قد ورد من غير هذا الطريق (فقد رواه الترمذي من حديث جابر<sup>(۲)</sup>، ورواه أبو يعلى من حديث عائشة، ورواه أصحاب السنن الأربعة<sup>(۳)</sup> من طريق عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده، وسند أبي داود فيه إلى عمر صحيح)<sup>(3)</sup>.

#### المثال الثاني:

قال البخاري: «حدثنا حفص بن عمر قال: حدثنا شعبة عن قتادة عن أن النبي على وأبا بكر وعمر - رضي الله عنهما - كانوا يستفتحون

<sup>(</sup>۱) النكت ص۲۷۵.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه الترمذي في سننه في كتاب الفرائض، باب إبطال ميراث المسلم من الكافر،
 وقال عقبه: حديث غريب لا نعرفه إلا من حديث ابن أبي ليلى ج٣ ص١٨٣ (مع
 التحفة) وابن أبي ليلى قال فيه الحافظ في التقريب: صدوق سيء الحفظ جداً.

<sup>(</sup>٣) رواه أبو داود في سننه، كتاب الفرائض، باب هل يرث المسلم الكافر ج٢ ص١٩، وسنده صحيح إلى عمرو، ورواه ابن ماجه في كتاب الفرائض، باب ميراث أهل الإسلام من أهل الشرك (٣٧٣١)، ج٢ ص٩١٢، وفي سنده عبدالله بن لهيعة وهو ضعيف.

<sup>(</sup>٤) فتح الباري: ج٥ ص٥٦.

الصلاة بالحمد لله رب العالمين»(١).

فهذا الحديث رواه عن أنس جماعة من الرواة منهم: قتادة  $(^{(7)})$ ، وحميد الطويل  $(^{(7)})$ ، وإسحاق بن أبى طلحة  $(^{(3)})$  وغيرهم بهذا اللفظ.

وفي رواية لمسلم من طريق الوليد بن مسلم عن الأوزاعي عن قتادة أنه كتب إليه يخبره عن أنس بن مالك أنه حدثه قال: صليت خلف النبي على وأبي بكر وعمر وعثمان، فكانوا يستفتحون بالحمد لله رب العالمين، لا يذركون باسم الله الرحمن الرحيم، في أول القراءة، ولا في آخرها»(٥).

فهذه الرواية مخالفة للرواية الأولى في سياق متنها، إذ في الأولى إخبار بأن افتتاح القراءة كان بالحمد لله رب العالمين دون تعرض لنفي قراءة البسملة أو إثباتها، أما الرواية الثانية فهي نافية لرواية قراءة البسملة.

فرواية الأوزاعي، من طريق الوليد بن مسلم مخالفة لرواية غيره كشعبة وأيوب وأبي عوانة وقد حكم كثير من الأئمة على رواية الوليد بن مسلم عن الأوزاعي بالوهم.

<sup>(</sup>۱) الجامع الصحيح، كتاب الآذان، باب ما يقول بعد التكبير، رقم (٧٤٣) ج٢ ص ٢٦٥ (مع الفتح).

<sup>(</sup>٢) رواية قتادة أخرجها البخاري، ومسلم (٥٠) من طريق شعبة، ج١ ص٢٩٩، والترمذي من طريق أبي عوانة، في كتاب الصلاة، باب افتتاح القراءة بالحمد لله رب العالمين ج١ ص٣٠٥ (مع التحفة)، والنسائي، في كتاب الافتتاح، باب البداءة بفاتحة الكتاب قبل السورة (٩٠١) ج٢ ص ٤٧٠ .ط دار المعرفة، وابن ماجه في كتاب إقامة الصلاة والسنة فيها (٨١٣) ج١ ص٢٦٧.

<sup>(</sup>٣) أخرجها مالك في الموطأ موقوفة، كتاب الصلاة باب العمل في القراءة (٣٠) ج١ - ٨١

<sup>(</sup>٤) ساق مسلم سندها ولم يسق لفظها ج١ ص٣٠٠، وساقها البخاري في جزء القراءة خلف الإمام رقم (١٢٠) ص٣٧ من طريق الوليد بن مسلم وليس فيه زيادة (لا يذكرون باسم الله . . .).

<sup>(</sup>٥) صحيح مسلم، كتاب الصلاة، باب من قال لا يجهر بالبسملة (٥٢)، ج١ ص ٢٩٩

قال الدارقطني: «إن المحفوظ عن قتادة وغيره عن أنس أنهم كانوا يستفتحون بالحمد لله رب العالمين، ليس فيه تعرض لنفي البسملة»(١).

وقال البيهقي: «إن أكثر أصحاب قتادة رووه عن قتادة كذلك، وهكذا رواه إسحاق بن عبدالله بن أبي طلحة وثابت البناني عن أنس»(٢).

وقال ابن عبدالبر، بعد أن روى هذا الحديث من طريق أيوب وشعبة، وهشام الدستوائي وشيبان بن عبدالرحمٰن وسعيد بن أبي عروبة، وأبي عوانة «فهؤلاء حفاظ أصحاب قتادة ليس في روايتهم لهذا الحديث ما يوجب سقوط باسم الله الرحمٰن الرحيم من أول فاتحة الكتاب»(٣).

فهذه الرواية معلولة لأنها مخالفة للروايات الأخرى، مع قرائن انضمت إلى ذلك، وقد أشار إلى هذه القرائن بعض المتأخرين.

قال العراقي: «إن رواية الوليد بن مسلم عن الأوزاعي التي أخرجها مسلم معلولة لأن الوليد يدلس تدليس تسوية»(٤).

وقد تعقبه الحافظ ابن حجر في ذلك، بأنه قد ورد تصريح الوليد بن مسلم بالسماع في طريق أخرى، وبين أن الأقوى تعليله بأن قتادة ولد أكمه، وهو لا يكتب، فيكون قد أمر غيره بالكتابة له وحينئذ فذلك الغير مجهول الحال عندنا، ولو كان قتادة يثق به، فلا يكفي ذلك في ثبوت عدالته إلا عند من يقبل التزكية على الإبهام»(٥).

وقال السيوطي: «إن لحديث مسلم السابق (حديث الوليد بن مسلم عن الأوزاعي) تسع علل: المخالفة من الحفاظ والأكثرين، والانقطاع، وتدليس التسوية من الوليد، والكتابة، وجهالة الكاتب، والاضطراب في

<sup>(</sup>۱) سنن الدارقطني: ج۱ ص٣١٦.

<sup>(</sup>۲) السنن الكبرى: ج۲ ص٥١.

<sup>(</sup>٣) نقله العراقي في التقييد والإيضاح ص٩٩.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه ص١٠٠٠.

<sup>(</sup>٥) النكت ص٣١٩.

لفظه، والإدراج، وتبوت ما يخالفه عن صاحبه، ومخالفة لما رواه عدد التواتر»(١).

إذن فرواية الوليد بن مسلم وهم، والسبب في وقوع هذا الوهم هو أن الراوي روى هذا الحديث بالمعنى الذي فهمه (فالراوي ظن حين سمع قول أنس ـ رضي الله عنه ـ صليت خلف النبي على وأبي بكر وعمر وعثمان ـ رضي الله عنهم ـ فكانوا يستفتحون بالحمد لله رب العالمين، نفيها بذلك فنقله مصرحاً بما فهمه، وقال لا يذكرون باسم الله الرحمن الرحيم في أول القراءة ولا في آخرها، وفي لفظ فلم يكونوا يفتتحون القراءة ببسم الله، وصار بمقتضى ذلك حديثاً مرفوعاً، والراوي لذلك مخطىء في ظنه) (٢)

وممن صرح بأن سبب الوهم من الراوي هو روايته لهذا الحديث بالمعنى، الإمام ابن الصلاح<sup>(٣)</sup> والحافظ ابن حجر<sup>(٤)</sup>.

فهذا المعنى الذي فهمه الراوي خطأ، والمعنى الصحيح هو كما بينه الشافعي \_ رحمه الله \_ قال: «معناه: أنهم كانوا يبتدئون بقراءة فاتحة الكتاب قبل السورة، وليس معناه أنهم لا يقرؤون باسم الله الرحمن الرحيم»(٥).

وقد ورد في رواية مسلم من طريق شعبة عن قتادة فلم أسمع أحداً منهم يقرأ باسم الله الرحمن الرحيم (٢٠) ولا يلزم من نفي السماع عدم الوقوع، بخلاف الرواية المتقدمة (٧٠).

ومن القرائن التي ذكرها الإمام ابن الصلاح وغيره من العلماء على أن

<sup>(</sup>١) تدريب الراوي: ج١ ص٥٥٥.

<sup>(</sup>٢) فتح المغيث: ج١ ص٢٤٩.

<sup>(</sup>٣) علوم الحديث ص٨٣.

<sup>(</sup>٤) النكت ص٣٢٤.

ه) نقله الترمذي في جامعه: ج١ ص٢٠٦ (مع التحفة).

 <sup>(</sup>٦) صحيح مسلم كتاب الصلاة، باب حجة من قال لا يجهر بالبسملة (٥٠) ج١ ص٢٩٩.
 (٧) التقييد والإيضاح ص٠٠٠.

رواية الوليد بن مسلم وقع فيها وهم (أنه ثبت عن أنس أنه سئل عن الافتتاح بالتسمية فذكر أنه لا يحفظ فيه شيئاً عن رسول الله ﷺ)(١).

وهكذا يتضح لنا كيف تكون الرواية بالمعنى سبباً لوقوع الراوي في الوهم، فيكون حديثه معلولًا، لذا نرى أن الإمام البخاري تجنّب رواية هذا الحديث في صحيحه.

أما بالنسبة للإمام مسلم فإنه أورد هذا الحديث من طريق شعبة أولًا، مما يدل على أنه الأصح عنده ثم أورد حديث قتادة من طريق الوليد بن مسلم عن الأوزاعي.

## أمثلة لما لا تكون فيه الرواية بالمعنى سبباً للتعليل:

هناك أحاديث رويت بالمعنى، ولم تتطرق إليها العلة، وذلك أن الرواية بالمعنى لم تغيرها عن سياقها، وهذا النوع الذي يختلف فيه الرواة، ولا يكون فيه تغيير للمعنى، وإثبات لحكم جديد، يورده الإمام البخاري في صحيحه، وفيما يلى أمثلة لذلك:

### المثال الأول:

حديث ابن عمر - رضي الله عنه - أنه كان نذر اعتكاف ليلة في الجاهلية فسأل النبي ﷺ فأمره ﷺ أن يفي بنذره، وفي رواية اعتكاف يوم، وهذه روايات هذا الحديث في صحيح البخاري.

### قال البخاري:

«حدثنا مسدد حدثنا يحيى بن سعيد عن عبدالله أخبرني نافع عن ابن عمر - رضي الله عنهما - أن عمر سأل النبي ﷺ قال: كنت نذرت في الجاهلية أن أعتكف ليلة في المسجد الحرام، قال: أوف بنذرك (٢).

<sup>(</sup>١) علوم الحديث ص٧٣.

<sup>(</sup>٢) كتاب الاعتكاف، باب الاعتكاف ليلًا (٢٠٣٦)، ج٤ ص٣٢١.

وقال أيضاً:

«حدثنا عبدالله بن إسماعيل حدثنا أبو أسامة عن عبدالله عن نافع عن ابن عمر أن عمر نذر في الجاهلية أن يعتكف في المسجد الحرام قال: أراه قال ليلة فقال له رسول الله ﷺ: أوف بنذرك»(١).

وقال البخاري أيضاً:

«حدثنا محمد بن مقاتل أبو الحسن، أخبرنا عبدالله أخبرنا عبيدالله بن عمر عن نافع عن ابن عمر أن عمر قال: يا رسول الله إني نذرت في الجاهلية أن أعتكف ليلة في المسجد الحرام قال: أوف بنذرك»(٢).

«حدثنا أبو النعمان حدثنا محمد بن زيد عن أيوب عن نافع أن عمر بن الخطاب \_ رضي الله عنه \_ قال: يا رسول الله إنه كان علي اعتكاف يوم في الجاهلية، فأمره أن يفي به.

ورواه معمر عن أيوب عن ابن عمر في النذر، ولم يقل (يوم)»(٣) وحديث معمر هذا أورده البخاري في صحيحه قال:

"حدثنا محمد بن مقاتل أخبرنا عبدالله، أخبرنا معمر عن أيوب عن نافع عن ابن عمر ـ رضي الله عنه ـ قال: لما قفلنا من حنين سأل عمر النبى الله عنه للجاهلية اعتكاف، فأمره النبى الله النبى

<sup>(</sup>۱) كتاب الاعتكاف أيضاً، باب إذا نذر في الجاهلية أن يعتكف ثم أسلم (٢٠٣٤)، ج٤ ص٣٣٣. (٢) كتاب الأيمان والنذور، باب إذا نذر أو حلف أن لا يكلم إنساناً في الجاهلية ثم أسلم (٢٦٩٧)، ج١١ ص٩٠٥.

<sup>(</sup>٣) كتاب الخمس، باب كان يعطي النبي ﷺ المؤلفة قلوبهم من الخمس ونحوه (٣١٤٤) ج٦ ص٢٨٨.

<sup>(</sup>٤) كتاب المغازي، باب قوله تعالى: ﴿وَيَوْمَ حُنَيْنِ إِذْ أَعْجَبَتْكُمْ كُثَرَنُكُمْ . . . ﴾ (٢٣٠)، -٧ م ٢٣٠

فقد اختلف على نافع في هذا الحديث، فعبيدالله بن عمر يقول: اعتكاف ليلة، وأيوب يقول: اعتكاف يوم في رواية حماد بن زيد عنه.

أما معمر في روايته عن أيوب مجملة لم يذكر مدة الاعتكاف وهو اختصار لا يضر بأصل الحديث وكل من أيوب، وعبيدالله بن عمر من ثقات أصحاب نافع.

وقد سئل الدارقطني عن أثبت أصحاب نافع فقال:

«عبيدالله بن عمر، ومالك، وأيوب السختياني»(١).

فلما كان المختلفان حافظين ساق البخاري رواية كل منهما لأنه لا تعارض في المعنى بينهما. وبين الحافظ ابن حجر كيفية الجمع بين هاتين الروايتين فقال:

«والتحقيق في الجمع بين هاتين الروايتين أن عمر ـ رضي الله عنه ـ كان عليه نذر اعتكاف يوم بليلته فسأل النبي ﷺ عنه فأمره بالوفاء به، فعبر بعض الرواة بيوم وأراد بليلته، وعبر بعضهم بليلته، وأراد يومها.

والتعبير بكل واحد من هذين عن المجموع من المجاز الشائع الكثير من الاستعمال، فالحمل عليه أول من جعل القصة متعددة»(٢).

وقد ذهب الإمام النووي إلى أنهما واقعتان: كان على عمر نذران، ليلة بمفردها، ويوماً بمفرده، فسأل عن هذا مرة، والآخر أخرى (٣). وقد رد هذا على النووي كل من الحافظ العلائي وابن حجر وحملا ذلك على الرواية بالمعنى (٤)، وهو الصواب \_ إن شاء الله \_.

<sup>(</sup>١) سؤالات ابن بكير للدارقطني ص٤٥.

<sup>(</sup>٢) النكت ص٣٤١.

<sup>(</sup>٣) شرح النووي لصحيح مسلم: ج١١ ص١٢٤.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق.

### المثال الثاني:

قال البخاري: «حدثنا عبيدالله بن موسى قال: أخبرنا حنظلة بن أبي سفيان عن عكرمة بن خالد عن ابن عمر ـ رضي الله عنهما ـ قال: سمعت رسول الله يَقِيدُ يقول: «بني الإسلام على خمس: شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، والحج، وصوم رمضان» (١).

هذا أحد ألفاظ الجديث التي ساقها البخاري.

وساقه بلفظ آخر ونصه كما يلي: «... عن نافع أن رجلًا أتى ابن عمر فقال: يا أبا عبدالرحمن ما حملك على أن تحج عاماً وتعتمر عاماً، وتترك الجهاد في سبيل الله عز وجل، وقد علمت ما رغب الله فيه؟ قال: يا ابن أخي بني الإسلام على خمس: إيمان بالله ورسوله، والصلوات الخمس، وصيام رمضان، وأداء الزكاة، وحج البيت...»(٢).

هذه ألفاظ هذا الحديث في صحيح البخاري، ويلاحظ أن فيها تغايراً في الألفاظ والعبارات كما يلاحظ اختلاف في التقديم والتأخير، حيث قدّم الحج على الصوم في الرواية الأولى، بينما أخر في الرواية الثانية، وقدمت الزكاة عن الحج والصوم في الرواية الثانية، بينما أخرت على الصوم وقدمت على الحج في الرواية الثانية.

وأما الإمام مسلم فقد ذكر هذا الحديث من طرق مختلفة:

النبي على قال: «بني الإسلام على خمسة: على أن يوحد الله، وإقام النبي الإسلام على خمسة: على أن يوحد الله، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، وصيام رمضان، والحج»، فقال رجل: الحج وصيام رمضان، قال: «لا، صيام رمضان والحج» هكذا سمعته من رسول الله على.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب الإيمان، باب دعاؤكم إيمانكم، رقم (٨)، ج١ ص٦٤. (٢) كتاب التفسير، باب ﴿ وَقَائِلُوهُمْ مَقَى لَا تَكُونَ فِلْنَدُّ وَيَكُونَ اللَّذِينُ لِلَّهِ . . . ﴾ رقم (٤٠١٤) ج٨

<sup>)</sup> كتاب التفسير، باب ﴿ وَقَائِلُومُمْ حَتَّى لَا تَكُونَ فِلْنَةُ وَيَكُونَ اَلِينُ لِلَّهِ . . . ﴾ رقم (١٤) ج٨ ص٢٣.

- ٢ \_ . . . عن سعيد بن طارق قال حدثني: سعد بن عبيدة السلمي، عن ابن عمر، عن النبي على قال: «بني الإسلام على خمس: على أن يعبد الله ويكفر بما دونه، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، وحج البيت، وصوم رمضان».
- ٣ ـ . . . وعن عاصم (هو ابن محمد بن زيد بن عبيدالله ابن عمر) عن أبيه قال: قال عبدالله: قال رسول الله ﷺ: «بني الإسلام على خمس: شهادة أن لا إله إلا الله، وأن محمداً عبده ورسوله، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، وحج البيت، وصوم رمضان.
  - ٤ ـ ثم ساقه من رواية عكرمة بن خالد، ولفظه مثل لفظ البخاري<sup>(١)</sup>.

ونلاحظ أيضاً أن فيها اختلافاً في الألفاظ، واختلافاً في التقديم والتأخير بين الحج والصيام.

وقد حاول الإمام النووي كعادته أن يوفق بين هذه الروايات بتعدد الواقعة أي أن ابن عمر سمع الحديث من النبي ﷺ على الوجهين (٢).

وقد استبعد الحافظ هذا الحمل فقال:

<sup>(1)</sup> الجامع الصحيح للإمام مسلم: ج1 ص20.

<sup>(</sup>٢) شرح النووي لصحيح مسلم: ج ص.

<sup>(</sup>٣) النكت ص٣٤٢.

وقال الحافظ في الفتح في شرحه لحديث ابن عمر من طريق حنظلة عن عكرمة:

«ووقع هنا تقديم الحج على الصوم، وعليه بنى البخاري ترتيبه، لكن وقع في مسلم من رواية سعد بن عبيدة، عن ابن عمر، بتقديم الصوم على الحج، قال: فقال رجل والحج وصيام رمضان، فقال ابن عمر: لا، صيام رمضان والحج، هكذا سمعت رسول الله على.

ففي هذا إشعار بأن رواية حنظلة التي في البخاري مروية بالمعنى، إما أنه لم يسمع رد ابن عمر على الرجل لتعدد المجلس، أو حضر ذلك ثم نسيه، ويبعد ما جوزه بعضهم أن يكون ابن عمر سمعه من النبي على الوجهين، ونسي أحدهما عند رده على الرجل.

ووجه بعده أن تطرق النسيان إلى الراوي عن الصحابي أولى من تطرقه إلى الصحابي، كيف وفي رواية مسلم من طريق حنظلة بتقديم الصوم على الحج، ولأبي عوانة من وجه آخر عن حنظلة أنه جعل صوم رمضان قبل، فتنويعه دال على أنه روى بالمعنى.

ويؤيده ما وقع عند البخاري في التفسير بتقديم الصيام على الزكاة أفيقال إن الصحابي سمعه على ثلاثة أوجه؟ هذا مستبعد ـ والله أعلم ـ»(١).

وفي ختام هذا المطلب نخلص إلى ما يلي:

إن الرواية بالمعنى تكون سبباً لتعليل الحديث إذا غيرت معناه كلياً عن المعنى الأصلي ولا تكون سبباً للتعليل إذا لم تخرج عن المعنى الأصلي، وذلك بتغير الألفاظ بمرادفتها، أو التعبير عن اللفظ بما يتجوز عنه به، أو بالتقديم والتأخير، ونحو ذلك.

<sup>\* \* \*</sup> 

<sup>(</sup>١) فتح الباري: ج١ ص٦٥ - ٦٦.

# المطلب الثالث الإدراج واثره في التعليل

قبل بيان أثر الإدراج في تعليل الأحاديث، نتحدث عن تعريفه لغة واصطلاحاً، ثم دوافعه، ثم نتطرق إلى كيفية تعامل الإمام البخاري مع الأحاديث المدرجة في صحيحه.

### تعريف الإدراج لغة:

الإدراج: لف الشيء بالشيء، والدرج لف الشيء، يقال: درجته، وأدرجته، والرباعي أفصحها، ودرج الشيء في الشيء درجاً، وأدرجه: طواه وأدخله(١).

### تعريفه اصطلاحاً:

### دوافع الإدراج:

الذي يحمل الرواة على الإدراج أمور كثيرة من أهمها (٣):

- ١ ـ بيان حكم شرعي.
- ٢ ـ استنباط حكم شرعي.
- ٣ شرح لفظ غريب في الحديث.

ويعرف الإدراج بأمور(٤) منها:

<sup>(</sup>١) لسان العرب: ج١ ص٢٦٩.

<sup>(</sup>٢) انظر نزهة النظر ص2.

<sup>(</sup>٣) تيسير مصطلح الحديث ص١١٥، وانظر تدريب الراوى ص١٧٧.

<sup>(</sup>٤) النكت ص٧٤٧.

- ١ \_ أن يستحيل إضافة ذلك للنبي على الله
- ٧ أن يصرح الصحابي أنه لم يسمع تلك الجملة من النبي على الله
- ٣ \_ أن يصرح بعض الرواة بفصل المدرج عن المتن المرفوع، بإضافة اللفظ المدرج إلى قائله.

فالإدراج إذن سبب لتغير سياق الحديث سواء في سنده أو متنه، ويكون سبباً للاختلاف بين الرواة، فبعض الرواة يميز الحديث المرفوع عما فيه من إدراج، والبعض يتوهم أن الألفاظ المدرجة من متن الحديث فيرويه كذلك دون تمييز، فيكون بذلك حديثه معلولاً.

### كيفية تعامل الإمام البخاري مع الأحاديث المدرجة في صحيحه:

إن الأحاديث المدرجة نوع من أنواع الأحاديث المعلولة، وبما أن الإمام البخاري قصد من "كتابه" جمع الأحاديث الصحيحة السليمة من العلل على اختلاف أنواعها وأجناسها، فهو من هذا المنطلق يستبعد الأحاديث المعلولة، ومن ذلك الأحاديث المدرجة، ومع ذلك نجد الإمام البخاري يخرج في صحيحه الأحاديث التي وقع فيها الإدراج بكيفيات مختلفة نحصرها فيما يلى:

- ١ ـ تخريج الحديث المرفوع دون ما وقع فيه من إدراج.
  - ٢ \_ تخريج الحديث من الطريق المميز فيها الإدراج.
- تخريج الأحاديث المدرجة لوضوح الإدراج فيها، أو مع الإشارة إليه إذا كان خفياً.
  - ونضرب أمثلة لكل حالة من الحالات من صحيح البخاري.

### تخريج الحديث المرفوع دون ما فيه من إدراج:

هذا هو الأصل عند الإمام البخاري - رحمه الله - في صحيحه هو تخريج الأحدايث الصحيحة دون ما فيها من أوهام سواء أكانت تلك الأوهام

في الأسانيد أم في المتون، وسواء أكان الوهم بسبب الإدراج أم الاختصار، أم الرواية بالمعنى، أم غير ذلك من الأسباب، ونمثل هنا بأحاديث وقع فيها إدراج، أخرج البخاري الحديث المرفوع منها فقط دون المدرج.

#### المثال الأول:

حديث ابن مسعود أن النبي عَلَيْ أخذ بيده يعلمه التشهد: «التحيات لله، والصلوات والطيبات، السلام عليك أيها النبي، ورحمة الله وبركاته، السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين، أشهد أن لا إله إلا الله وأشهد أن محمداً عبده ورسوله»(١).

فهذا الحديث يرويه البخاري وبقية الستة هكذا.

وأخرجه الدارمي وفي آخره «... فإذا قلت ذلك فقد تمت صلاتك، فإن شئت فقم، وإن شئت فاقعد»(٢).

فهذه الزيادة ليست من المرفوع، بيَّن ذلك شبابة بن سوار فيما أخرجه الدارقطني وغيره وعبدالرحمن بن ثابت بن ثوبان، فيما أخرجه أبو يعلى والطبراني في الأوسط<sup>(٣)</sup>.

 <sup>(</sup>۱) رواه البخاري في كتاب الأذان، باب التشهد في الأخير رقم (۸۳۱) ج٢ ص٣٦٦ ثم كرره في مواضع كثيرة من صحيحه. انظر الأرقام التالية (۸۳۵) و(١٢٠٢) و(١٢٠٠) و(٦٢٠٠) و(٦٢٠٠) وأخرجه مسلم في الصلاة باب التشهد في الصلاة رقم (٥٠٥) و(٥٠) و(٥٠)، وأخرجه أبو داود في الصلاة، باب التشهد رقم (٩٢٨) وأخرجه النسائي في التطبيق، كيف التشهد الأول (١١٦٤) و(١١٦٧) وأخرجه ابن ماجة في إقامة الصلاة والسنة فيهما، باب ما جاء في التشهد رقم (٨٨٩).

 <sup>(</sup>۲) ووقعت الرواية المدرجة أيضاً في سنن أبي داود في كتاب الصلاة، باب التشهد رقم
 (۹۷۰).

 <sup>(</sup>٣) السيوطي: المدرج إلى المدرج - تحقيق صبحي البدري السامرائي، الدار السلفية للنشر - الجزائر، ص٠٢.

### المثال الثاني:

حدیث عثمان ـ رضي الله عنه ـ أن النبي على قال: «خیركم من تعلم القرآن وعلمه»(۱)

هكذا رواه البخاري ومسلم، ورواه الخطيب وزاد في آخره (وفضل القرآن على سائر الكلام كفضل الله على خلقه، وذلك أنه منه).

فالمرفوع منه إلى قوله «وعلمه» وأما قوله «وفضل القرآن. . إلى آخره» مدرج من كلام أبي عبدالرحمن السلمي، ميزه جماعة من الرواة منهم: ابن راهويه، وأبو مسعود، وأحمد بن الفرات الرازي، ويحيى بن أبي طالب (٢).

### المثال الثالث:

حدیث أبي جحیفة ـ رضي الله عنه ـ قال: «رأیت النبي ﷺ وکان الحسن یشبهه» (۱۳).

هكذا روى البخاري ومسلم وغيرهما هذا الحديث.

ورواه الخطيب وزاد في آخره وأتى بثوب من النصاب مكتوب عليه صورة شيطان فرمى به وقال أعوذ بالله من الشيطان الرجيم.

وقصة الثوب مدرجة لأن أبا جحيفة هو الذي أتى بالثوب، فقد رواها عنه مفردة إبراهيم بن حميد الرواسي (٤).

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص٢٣٠

رواه البخاري في كتاب المناقب، باب صفة النبي على حديث رقم (٣٥٤٣) ج٦ ص ٢٥١ (مع الفتح) ومسلم في كتاب الفضائل، باب شبيه على حديث رقم (٢٣٤٣) ج٤ ص ١٨٢٧ ورقم (٣٧٧٧) ج٥ ص ١٨٢٧ وأحمد في مسنده ج٤ ص٣٠٧ .

<sup>(</sup>٤) المدرج إلى المدرج، ص٣٥٠.

وقد يخرج البخاري أحياناً ببعض الأحاديث التي وقع فيها الإدراج من طريق يميز فيها رواتها المرفوع من المدرج. ولذلك أمثلة نذكر منها ما يلي:

### المثال الأول:

حديث عبدالله بن مسعود قال: قال رسول الله ﷺ: «من مات وهو يشرك بالله شيئاً دخل النار، ومن مات وهو لا يشرك بالله دخل الجنة»(١).

هذا الحديث وهم فيه أحمد بن عبدالجبار العطاردي (٢) والمرفوع منه الجملة الأولى فقط، والثانية موقوفة. كذا ميزه جماعة من الرواة منهم الأعمش أخرجه الشيخان والنسائي (٣).

فهذا الحديث رواه البخاري من طريق الأعمش عن ابن مسعود ـ رضي الله عنه ـ قال رسول الله ﷺ: «من مات يشرك بالله شيئاً دخل البنه»(٤).

### المثال الثاني:

حديث ابن عباس إن رسول الله ﷺ خرج إلى مكة عام الفتح فصام حتى بلغ الكديد ثم أفطر، فأفطر الناس، فكانوا يأخذون بالأحدث فالأحدث من أمر رسول الله ﷺ. أخرجه الشيخان.

وقوله فكانوا يأخذون بالأحدث. . . ليس من قول ابن عباس، بل هو

<sup>(</sup>١) أخرجه النسائي في السنن الكبرى. انظر تحفة الأشراف ج٧ ص٤١.

<sup>(</sup>٢) هو أحمد بن عبدالجبار بن محمد العطاردي، وأبو عمر الكوفي، ضعيف، وسماعه للسيرة صحيح، مات سنة ٢٧٢، وله خمس وتسعون سنة، روى له أبو داود: ترجمته في التقريب ص١٨٠ وميزان الاعتدال: ج١ ص١١٢٠.

<sup>(</sup>٣) المدرج إلى المدرج ص١٧.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في كتاب الجنائز، باب في الجنائز ومن كان آخر كلامه لا إله إلا الله رقم (١٢٣٨) ج٣ ص١٣٣٠.

مدرج من قول الزهري بينه معمر فيما أخرجه البخاري<sup>(۱)</sup> وابن إسحاق فيما أخرجه أحمد، ورواه ابن خزيمة من طريق ابن عيينة فقال: لا أدري هل هو من قول ابن عباس أو من قول عبدالله أو من قول الزهري<sup>(۲)</sup>.

### المثال الثالث:

حديث ابن عمر: إن رسول الله نهى عن القران إلا أن يستأذن الرجل أخاه قال الخطيب: الاستثناء بالاستئذان من قول ابن عمر لا مرفوع، بينه آدم بن أبي إياس عن شعبة أخرجه البخاري<sup>(٢)</sup> وتابع آدم على فصل الوقوف من المرفوع شبابة بن سوار عن شعبة أخرجه الخطيب وعاصم بن علي عن شعبة، أخرجه الخطيب، وقد فصله أيضاً عن شعبة سعيد بن عامر الضعر<sup>(٤)</sup>.

والحاصل أن أصحاب شعبة اختلفوا فأكثرهم رواه عنه مدرجاً، وطائفة منهم رووا عنه التردد في كون هذه الزيادة مرفوعة أو موقوفة، وشبابة فصل عنه، وآدم جزم عنه بأن الزيادة من قول ابن عمر، وتابعه سعيد بن عامر.

وقد رجح الحافظ أنه لا إدراج في هذا الحديث واستدل لذلك بأن البخاري اعتمد هذه الزيادة وترجم عليها في كتاب المظالم (۵)، وفي الشركة، ولا يلزم من كون ابن عمر ذكر الإذن مرة غير مرفوع، أن لا يكون مستنده فه ال فع (٦).

وقد يخرج البخاري الأحاديث التي وقع فيها الإدراج ولا يبينه إذا كان

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في كتاب المغازي، باب غزوة الفتح في رمضان رقم (۲۷۲) ج٧. ص٥٩٥ (مع الفتح).

<sup>(</sup>Y) المدرج إلى المدرج ص ٢٠٠٠

 <sup>(</sup>٣) كتاب الأطعمة باب القرآن في التمر حديث رقم (٥٤٤٦) ج٩ ص٤٨٢ (مع الفتح)
 (٤) انظر الفتح: ج٩ ص٤٨٣ والمدرج ص٣١٠.

<sup>(</sup>٥) باب إذا أذن إنسان لآخر شيئاً جاز رقم (٢٤٥٥) ج٥ ص١٢٨٠.

<sup>(</sup>٦) الفتح: ج٩ ص٤٨٢.

واضحاً، أو يشير إليه ويصرح به إذا كان خفياً. وفيما يلي أمثلة على ذلك:

#### المثال الأول:

حديث عائشة رضي الله عنها في بدء الوحي «... وكان يخلو بغار حراء فيتحنث فيه، وهو التعبد الليالي ذوات العدد... (١).

فتفسير التحنث ليس من قول عائشة وإنما هو مدرج من كلام الزهري (٢) ولم يصرح البخاري بذلك لوضوح الإدراج فيه.

### المثال الثاني:

حديث أبي سعيد أن رسول الله ﷺ نهى عن المنابذة: وهي طرح الرجل ثوبه بالبيع إلى رجل قبل أن يقلبه أو ينظر إليه. ونهى عن الملامسة، والملامسة لمس الثوب لا ينظر إليه (٣).

فتفسير المنابذة والملامسة من قول الصحابي (٤).

#### المثال الثالث:

حديث ابن عمر، أن رسول الله ﷺ نهى عن المزابنة، والمزابنة اشتراء التمر بالتمر كيلًا، وبيع الكرم بالزبيب كيلًا (٥).

وتفسير المزابنة من كلام الصحابي(٦).

<sup>(</sup>١) كتاب بدء الوحي، باب (٣) ج١ ص٣٠ (مع الفتح).

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ص٣١ والمدرج ص٣٨.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في كتاب البيوع، باب بيع الملامسة، رقم (٢١٤٤) ج٤ ص٤٢٠.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في كتاب البيوع، باب بيع الزبيب بالزبيب والطعام بالطعام رقم (٢١٧١) ج٤ ص٤٤١.

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري في كتاب البيوع/ باب بيع بيع الزبيب بالزبيب، والطعام بالطعام رقم (١١٤١) ج٤ ص١١٧١) ج٤ ص٢١٧١).

<sup>(</sup>٦) الفتح: ج٤ ص٥٠٠.

هذه أمثلة لأحاديث كثيرة (١) وقع فيها الإدراج ورواها البخاري في صحيحه دون بيان له لوضوحه وأكثر هذه الأحاديث مما وقع فيه الإدراج لتفسير كلمات غريبة في المتن من الصحابي، أو ممن دونه وأحياناً يبين الإمام البخاري الإدراج ـ وهو أمر قليل جداً ـ فمن ذلك: ما رواه البخاري في صحيحه قال:

"حدثنا محمد بن سيرين أنه سمع أبا هريرة يقول: قال رسول الله على: "إذا اقترب الزمان لم تكد رؤيا المؤمن تكذب ورؤيا المؤمن جزء من ستة وأربعين جزءاً من النبوة، وما كان من النبوة، فإنه لا يكذب قال محمد: وأنا أقول هذه. قال: وكان يقال الرؤيا ثلاث: حديث النفس، وتخويف الشيطان، وبشرى الله. قمن رأى شيئاً يكرهه فلا يقصه على أحد، وليقم فليصل، قال: وروى قتادة ويونس وهشام، وأبو هلال عن ابن سيرين عن أبى هريرة عن النبي على أدرجه بعضهم كله في الحديث عوف أبين.

فقد أشار البخاري إلى الاختلاف الواقع في هذا الحديث من أصحاب ابن سيرين فقتادة ويونس بن عبيد وهشام بن حسان، وأبو هلال محمد بن سلم الراسبي رووا أصل الحديث ومنهم من رواه منهم من اقتصر على

سلم الراسبي رووا أصل الحديث ومنهم من رواه منهم من اقتصر على بعضه. وهشام في روايته عن أدرج الموقوف في المرفوع (٣). الأعرابي فقد ميز في رواته الموقوف عن المرفوع (٣).

وقال يونس: لا أحسبه إلا عن النبي ﷺ في القيد (٢).

<sup>\* \* \*</sup> 

 <sup>(</sup>١) انظر أمثلة في المدرج إلى المدرج للسيوطي ص٣٩ ـ ٤٣.
 (٢) كتاب التعبير، باب القرد في المنام ج١٢ ص٤٢٢.

<sup>(</sup>٣) انظر تخريج هذه الروايات في الفتح ص٤٢٢.

# والمبحث الرابع المبحث الرابع زيادات الثقات وموقف البخاري منها

المطلب الأول: موقف العلماء والطوائف من زيادة الثقة.

المطلب الثاني: نماذج لزيادات مقبولة عند الإمام البخاري.

المطلب الثالث: نماذج لزيادات مردودة عند الإمام البخاري.

#### تمهيد:

إن من أهم المسائل التي لها علاقة مباشرة بتعليل الأحاديث مسألة «زيادات الثقات»، وفي واقع الأمر أن هذه المسألة هي فرع عن مسألة المخالفة، لأن الراوي، إذا خالف غيره، فتارة ينقص عليهم، وتارة يزيد في السند أو في المتن.

وقد اعتنى المحدثون والفقهاء بزيادات الثقات اعتناءً بالغاً، فجمعوا الطرق، وفتشوا الأسانيد والروايات. ليتمكنوا من الوقوف على تلك الزيادات لما لها من آثار مهمة في الفقه والحديث. ولأهمية المسألة أفردتها بمبحث خاص حتى أساهم في الإجابة على إشكال كبير طالما يواجهه المشتغلون بالحديث والتخريج، فكثيراً ما يجدون في الأحاديث المروية أصولها في الصحيحين زيادات من طرف رواة ثقات ويترتب على هذه الزيادات مسائل فقهية مهمة. لكن يفاجؤون لعدم ورودها في الصحيحين، رغم صحة أسانيدها، وأهمية متونها. فيقعون في الحيرة والتذبذب، فمنهم من يبادر إلى

قبولها بناء على صحة ظاهر الإسناد، وحال الراوي الذي انفرد بتلك الزيادة مدعمين موقفهم هذا بأن الشيخين لم يقصدا استيعاب كل الأحاديث الصحيحة. ومنهم من يردها ويرتاب في صحتها على أساس عدم ورودها في أصول دواوين الإسلام. ومنهم من يتلون فيقبلها تارة إذا وافقت مذهبه ومشربه ويردها إذا خالفت هواه. ويجد كل واحد من هؤلاء في كتب الحديث ومصطلحه ما يدعم به موقفه من الآراء المختلفة المنقولة عن العلماء. وأصبحت القواعد المقررة في علوم الحديث لا تكفي لرفع الخلاف لأن (القواعد المقررة في مصطلح الحديث، منها ما يذكر فيه خلاف، ولا يحقق الحق فيه تحقيقاً واضحاً. وكثيراً ما يختلف الترجيح باختلاف العوارض التي تختلف في الجزئيات كثيراً، وإدراك الحق في ذلك يحتاج إلى ممارسة طويلة تختلف في الجزئيات كثيراً، وإدراك الحق في ذلك يحتاج إلى ممارسة طويلة لكتب الحديث والرجال والعلل مع حسن الفهم وصلاح النية)(١).

فمن الصعوبة بمكان الوقوف على قواعد المحدثين في مسألة ما من هذا العلم دون النظر في كتبهم المصنفة في الصحيح والعلل، ودراسة ذلك دراسة متأنية ومتبصرة من غير مقررات مذهبية سابقة تحول دون الوصول إلى تقرير الحق.

وقد أرشد إلى هذا الإمام الحاكم النيسابوري إذ يقول:

"إن الصحيح لا يعرف بروايته فقط. وإنما يعرف بالفهم والحفظ وكثرة السماع، وليس لهذا النوع من العلم عون أكثر من مذاكرة أهل العلم والمعرفة. ليظهر ما يخفى من علة الحديث، فإذا وجد مثل هذه الأحاديث بالأسانيد الصحيحة غير مخرجة في كتابي الإمامين البخاري ومسلم. لزم صاحب الحديث التنقير عن علته، ومذاكرة أهل المعرفة به لتظهر علته»(٢).

ففي هذه الفقرة من الفوائد العلمية ما يكشف بعض الجوانب عن منهج الأثمة النقاد ونذكر منها ما يلي:

<sup>(</sup>١) عبدالرحمٰن المعلمي: مقدمة تحقيق الفوائد المجموعة ض (ح).

<sup>(</sup>٢) علوم الحديث ص٥٩ - ٠٠.

- ١ ـ ليس اعتماد المحدثين في تصحيح الأحاديث على ظاهر الأسانيد فقط،
   بل يضاف إليه النظر فيما يمكن أن يدخل الحديث من أوهام وأخطاء.
- إدراك العلل والأوهام في الأحاديث يحتاج إلى سعة الحفظ والاطلاع على مختلف الطرق والروايات للحديث الواحد، مع سلامة الفهم، وحسن القصد.
- ٣ \_ الاهتمام البالغ بالصحيحين من قبل الأئمة، واعتبارها المعيار الذي تحاكم إليه الأحاديث الأخرى.
- ٤ ـ لا يفهم من كلام الحاكم أن الأحاديث التي لم تخرج في الصحيحين
   كلها معلولة، وإنما المراد بذلك الطرق التي تشتمل على زيادات أو تفردات وكان ظاهر إسنادها صحيح.

وهذا الفهم ضروري إذ لو كان المتبادر أن الأحاديث التي خارج الصحيحين كلها سقيمة ومعلولة، ما ساغ للحاكم نفسه أن يصنف «المستدرك على الصحيحين» ولما ساغ أيضاً لمن جاء بعده كابن حبان، وابن خزيمة، وابن السكن وغيرهم أن يسموا كتبهم بالصحيح.

ومن هنا يمكن القول بأن مراده تلك الطرق والزيادات التي يتركها الشيخان، مع معرفتهما بها وحاجتهما إليها. إذ غالباً ما يتعلق بها فقه عظيم، مع صحة سندها وتخريجهما لأصل الحديث دون تلك الزيادات. فما هي مبررات هذا الترك؟ وهل دائماً الزيادة التي ينفرد بها الثقة مرفوضة؟ وما هي معايير الرفض والقبول؟

هذا ما سأحاول بمشيئة الله ـ توضيحه في هذا المبحث من خلال نماذج مدروسة من صحيح البخاري.

وقبل الإجابة على هذه الأسئلة يحسن بنا أن نذكر بمذاهب العلماء والطوائف حول «زيادة الثقة».



### المطلب الأول موقف العلماء والطوائف من زيادة الثقة

لقد اختلفت أنظار العلماء وتباينت مواقفهم كثيراً، من زيادات الثقات. واختلطت فيها أقوال المحدثين بأقوال الأصوليين وعلماء الكلام، ونتعرض في هذا المطلب لبيان تلك الآراء \_ على سبيل الاختصار \_ دون التعرض لذكر الأدلة ومناقشتها.

وبما أن الزيادات قد تكون في الأسانيد كما تكون في المتون. فأقدم الحديث على زيادات الأسانيد وموقف العلماء منها ثم زيادات المتون.

### القسم الأول: الزيادة في السند:

تتمثل في اختلاف الوصل والإرسال والرفع والوقف أو زيادة راو في الإسناد وحذفه. وقد اختلف العلماء في هذا النوع على أربعة أقوال:

القول الأول: ترجيح الوصل على الإرسال، والرفع على الوقف:

وإلى هذا الرأي ذهب كثير من الأئمة المتأخرين.

قال الخطيب البغدادي: "وهذا القول هو الصحيح عندنا لأن إرسال الحديث ليس بجرح لمن وصله، ولا تكذيب له، ولعله أيضاً مسند عند الذين رووه مرسلا، أو عند بعضهم، إلا أنهم أرسلوه لغرض أو نسيان، والناسي لا يقضي على الذاكر وكذا حال راوي الخبر إذا أرسله مرة، ووصله أخرى؛ لا يضعف ذلك إيصاله لأنه قد ينسى فيرسله، ثم يذكر بعد فيسنده، أو يفعل الأمرين معاً عن قصد منه لغرض له فيه»(١).

وقال ابن الصلاح: «وما صححه ـ أي الخطيب ـ هو الصحيح في الفقه والأصول»(٢).

<sup>(</sup>١) الكفاية ص١٥٥.

 <sup>(</sup>۲) علوم الحديث ص٩٥.

وقال الإمام النووي: «الصحيح بل الصواب الذي عليه الفقهاء والأصوليون ومحققو المحدثين أنه إذا روي الحديث مرفوعاً وموقوفاً، أو موصولاً ومرسلاً حكم بالرفع والوصل لأنها زيادة ثقة، وسواء كان الرافع والواصل أكثر أو أقل في الحفظ والعدد»(١).

### القول الثاني: ترجيح الإرسال على الوصل والوقف على الرفع:

وقد حكاه الخطيب البغدادي عن أكثر أصحاب الحديث. بالنسبة لترجيح الإرسال على الوصل<sup>(۲)</sup>، وأما ترجيح الوقف على الرفع فهو مثله فيأخذ حكمه.

### القول الثالث: الحكم للأكثر:

فإن كان من أرسله أكثر ممن وصله فالحكم للإرسال. وإن كان من وصله أكثر ممن أرسله فالحكم للوصل، وكذا الرفع والوقف.

لأن تطرق السهو والخطأ إلى الأكثر أبعد، وقد حكى هذا القول الحاكم النيسابوري في «المدخل» عن أئمة الحديث (٣).

### القول الرابع:

إن المعتبر ما قاله الأحفظ من وصل أو إرسال. فإذا كان من أرسله أحفظ ممن وصله، فالحكم لمن أرسله. وإن كان من وصل أحفظ، فالحكم له<sup>(3)</sup>.

وهذه الأقوال كلها نظرية فقط. وقد سبق أن نقلت في "مبحث المخالفة» أقوال بعض الحفاظ المتأخرين التي تبين أن منهج المحدثين على خلاف هذه الأقوال وبينت بالأمثلة المدروسة أن الترجيح خاضع للقرائن.

<sup>(</sup>١) شرح صحيح مسلم: ج٦ ص٢٩٠.

<sup>(</sup>٢) الكفاية ص٠٥٠.

<sup>(</sup>٣) انظر: فتح المغيث: ج١ ص١٩٣٠.

<sup>(</sup>٤) علوم الحديث ص٦٤، وشرح العراقي لألفيته: ج١ ص١٧٧.

### القسم الثاني: الزيادة في المتن:

الخلاف في هذا النوع من الزيادة أكثر من النوع الأول. ولقد نقلت فيه أقوال كثيرة هذه أهمها:

### القول الأول:

ذهب الجمهور من الفقهاء وبعض المحدثين كابن حبان والحاكم وجماعة من الأصوليين منهم الغزالي في «المستصفى» وجرى عليه النووي في مصنفاته إلى أن زيادة الثقة مقبولة مطلقاً(١).

### القول الثاني.

أنها لا تقبل مطلقاً؛ لا ممن رواه ناقصاً ولا من غيره.

حكاء الخطيب في «الكفاية» عن قوم من المحدثين ( $^{(7)}$ ) وابن الصباغ في «العدة» ( $^{(7)}$ ).

#### القول الثالث:

قبول الزيادة إذا كان الراوي لها غير الذي روى الحديث بدونها، فأما إن كان راوي الحديث بدون الزيادة لا تقبل وإلى هذا القول ذهبت فرقة من الشافعية (٤).

### القول الرابع:

إن غيرت الإعراب لم تقبل، وإن لم تغير الإعراب. وكان عدد مرات ذكر الزيادة أكثر من الإمساك عنها قبلت. وإن كان العكس ردت وإن تساويا قبلت أيضاً. وقد ذهب إلى هذا فخر الدين الرازي(٥).

<sup>(</sup>١) الكفاية ص٤٦٤، وفتح المغيث: ج١ ص٢٣٣.

<sup>(</sup>٢) الكفاية ص ٤٦٥.

<sup>(</sup>٣) فتح المغيث: ج١ ص٢٣٥.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٥) المحصول في علم أصولُ الفقه: ق1 ج٢ ص٦٨٠ ــ ١٨١ بتحقيق طه جابرُ العلواني.

#### القول الخامس:

إن كان من لم يرو الزيادة قد انتهوا إلى عدد لا يتصور في العادة غفلة مثلهم عن سماع تلك الزيادة وفهمها. فإن هذه الزيادة لا تقبل، سواء أبلغ الرواة للحديث بدونها حد التواتر أم لم يبلغوه، وإن لم ينتهوا إلى هذا الحد قلت.

وإليه ذهب ابن الصباغ(١) والآمدي(٢) وابن الحاجب(٣) والسمعاني(٤).

### القول السادس:

تقبل الزيادة إذا سكت الباقون ممن لم يروها عن نفيها، أما إذا صرحوا بنفي ما نقله عند إمكان اطلاعهم على نقله، فهذا يعارض قول المثبت ويوهنه.

وإليه ذهب إمام الحرمين الجويني (٥).

### القول السابع:

إن الزيادة تقبل إذا أفادت حكماً شرعياً، وإلا فلا تقبل.

ذكره الخطيب في الكفاية ولم ينسبه لمعين (٦).

#### القول الثامن:

وجوب قبول الزيادة من جهة اللفظ دون المعنى.

<sup>(</sup>١) تدريب الراوي: ج١ ص٢٤٦.

<sup>(</sup>٢) الإحكام في أصول الأحكام: ج٢ ص١٥٥.

<sup>(</sup>٣) في مختصره ج٢ ص٧١ بشرح الإيجي.

<sup>(</sup>٤) فتح المغيث: ج١ ص٢٣٤.

<sup>(</sup>a) البرهان في أصول الفقه: بتحقيق د. عبدالعظيم الذيب. ط1 ـ مطابع الدوحة الحديثة قطر. سنة ١٣٩٩هـ. ج١ ص٦٦٤ ـ ٦٦٥، ونقله السخاوي في فتح المغيث: ج١ ص٢٣٤.

<sup>(</sup>٦) الكفاية ص٤٦٥.

وهذا القول أيضاً حكاه الخطيب في الكفاية ولم ينسبه لمعين (١). القول التاسع:

تقبل الزيادة في المتون من الفقهاء ولا تقبل من المحدثين الذين لا يهتمون بالفقه، وأن الزيادة في الإسناد فتقبل من المحدثين ولا تقبل من الفقهاء الذين لا يهتمون بالإسناد.

وإلى هذا القول ذهب الإمام ابن حبان في مقدمة "صحيحه" <sup>(٢)</sup>.

هذه أهم مذاهب العلماء من محدثين وفقهاء وأصوليين ومتكلمين في زيادة الثقة. وأكثرها شهرة واستعمالًا القول بقبول زيادة الثقة مطلقاً. وقد نسبه كثير من العلماء إلى جمهور المحدثين ولكن الواقع العملي النقدي لأئمة الحديث يرده. وقد نبه على هذا الإمام الحافظ ابن حجر رحمه الله تعالى فقال:

«اشتهر عن جمع من العلماء القول بقبول الزيادة مطلقاً، من غير تفصيل، ولا يتأتى ذلك على طريق المحدثين الذين يشترطون في الصحيح أن لا يكون شاذاً ثم يفسرون الشذوذ بمخالفة الثقة من هو أوثق منه، والعجب ممن أغفل منهم مع اعترافه باشتراط انتفاء الشذوذ في حد الحديث الصحيح، وكذلك الحسن.

والمنقول عن أئمة الحديث المتقدمين كعبدالرحمٰن بن مهدي، ويحيى القطان، وأحمد بن حنبل، ويحيى بن معين، وعلي بن المديني والبخاري، وأبي زرعة، وأبي حاتم، والنسائي، والدارقطني وغيرهم اعتبار الترجيح فيما يتعلق بالزيادة وغيرها، ولا يعرف عن أحد منهم إطلاق قبول الزيادة (٣).

إذن فمنهج الأئمة ليس هو قبول الزيادة من الثقة مطلقاً، أو ردها مطلقاً، وإنما الأمر يدور مع القرائن والمرجحات.

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه.

 <sup>(</sup>۲) صحيح ابن حبان: يترتيب الأمير علاء الدين الفارسي، وتحقيق الشيخ أحمد شاكر.
 مطبعة المعارف ـ القاهرة سنة ۱۳۷۲هـ، ج۱ ص۱۲۰.

<sup>(</sup>٣) نؤهة النظر ص٧٧.

وفيما يلي نماذج لزيادات ثقات ردها الإمام البخاري، وأخرى قبلها موضحاً القرائن التي اعتمد عليها في القبول أو الرد. ومشيراً إلى أثر تلك الزيادات في الأحكام الفقهية.

### المطلب الثاني نماذج لزيادات مقبولة عند الإمام البخاري

### المثال الأول:

قال البخاري ـ رحمه الله ـ:

«حدثنا محمد (هو ابن سلام)، قال: حدثنا أبو معاوية حدثنا هشام بن عروة عن أبيه عن عائشة قالت: جاءت فاطمة ابنة أبي حبيش إلى النبي على فقالت: إني امرأة أستحاض فلا أطهر. أفأدع الصلاة؟ فقال رسول الله على «لا إنما ذلك عرق وليس بحيض. فإذا أقبلت حيضك فدعي الصلاة، وإذا أدبرت فاغسلي عنك الدم ثم صلي».

قال: وقال أبي: «ثم توضئي لكل صلاة حتى يجيء ذلك الوقت»(١). وقال البخارى أيضاً:

حدثنا عبدالله بن يوسف أخبرنا مالك عن هشام بن عروة عن أبيه عن عائشة \_ رضي الله عنها \_ قالت: قالت فاطمة بنت حبيش لرسول الله عنها و قالت: قالت فاطمة بنت حبيش لرسول الله عنها و أفأدع الصلاة؟ فقال رسول الله عنه و إنما ذلك عرق ليس بالحيضة فإذا أقبلت الحيضة فاتركي الصلاة فإذا ذهب قدرها فاغسلي عنك الدم وصلى (٢).

<sup>(</sup>١) كتاب الوضوء، باب غسل الدم حديث رقم (٢٢٧)، ج١ ص٣٩٦.

<sup>(</sup>٢) كتاب الحيض، باب الاستحاضة حديث رقم (٣٠٦) ج١ ص٤٨٧.

وقال البخاري أيضاً:

حدثنا عبدالله بن محمد قال: حدثنا سفيان عن هشام عن أبيه عن عائشة أن فاطمة بنت أبي حبيش كانت تستحاض فأتت النبي على فقال: «ذلك عرق وليست بالحيضة، فإذا أقبلت الحيضة فدعي الصلاة، وإذا أدبرت فاغتسلي وصلي»(١).

وقال أيضاً:

حدثنا أحمد بن أبي رجاء، قال: حدثنا أبو أسامة قال: سمعت هشام بن عروة قال: أخبرني أبي عن عائشة أن فاطمة بنت حبيش سألت النبي على قالت: إني أستحاض فلا أطهر أفأدع الصلاة؟ فقال: «لا إن ذلك عرق ولكن دعي الصلاة قدر الأيام التي كنت تحيضين، ثم اغتسلي وصلي»(٢).

وقال أيضاً:

حدثنا أحمد بن يونس عن زهير، قال: حدثنا هشام بن عروة عن عائشة قالت: قال النبي على: «إذا أقبلت الحيضة فدعي الصلاة، وإذا أدبرت فاغسلي عنك الدم وصلي»(٣).

هذه طرق هذا الحديث في صحيح البخاري، ونلاحظ أنها متفقة في سياق المتن إلا أن في الطريق الأولى زيادة تفرد بها أبو معاوية وهي (ثم توضئي لكل صلاة حتى يجيء ذلك الوقت) فهل هذه الزيادة محفوظة، وما موقف البخارى منها؟

وقد ادعى بعضهم بأن أبا معاوية قد انفرد بهذه الزيادة.

ولم ينفرد أبو معاوية بذلك فقد رواه النسائي عن طريق حماد بن زيد عن هشام، وادعى أن حماداً تفرد بهذه الزيادة.

<sup>(</sup>١) كتاب الحيض، باب إقبال المحيض وإدباره حديث رقم (٣٢٠) ج١ ص٠٠٠.

<sup>(</sup>٢) كتاب الحيض، إذا حاضت في الشهر ثلاث حيض، حديث رقم (٣٢٥) ج١ ص٧٠٥.

<sup>(</sup>٣) كتاب الحيض، باب إذا رأت المستحاضة الطهر، حديث رقم (٣٣١) ج١ ص١٥٠٠

قال أبو عبدالرحمٰن: لا أعلم أحداً ذكر في هذا الحديث «وتوضىء» غير حماد بن زيد وقد روى غير واحد عن هشام، ولم يذكر فيه «وتوضىء»(١).

وأوماً مسلم إلى ذلك أيضاً حيث قال بعد روايته لهذا الحديث من طريق حماد بن زيد وغيره في حديث حماد زيادة حرف تركنا ذكره (٢).

قال البيهقي: هو قوله «وتوضىء» لأنها زيادة غير محفوظة وأنه تفرد بها بعض الرواة عن غيره ممن روى الحديث (٣).

والظاهر من صنيع الإمام البخاري أنه يصحح هذه الزيادة وذلك للأمور التالية:

- أبو معاوية راوي هذه الزيادة ثقة<sup>(٤)</sup>.
- ٢ ـ لم ينفرد أبو معاوية بهذه الزيادة فقد تابعه عليها كل من حماد بن زيد عند مسلم والنسائي، وحماد بن سلمة عند الدارمي، ويحيى بن سليم عند السراج<sup>(٥)</sup>.
  - ٣ ـ وجود بعض الشواهد لهذا الحديث.

منها ما رواه شريك عن أبي اليقظان عن عدي بن ثابت عن أبيه عن جده عن النبي ﷺ قال في المستحاضة: «تدع الصلاة أبام أقرائها التي كانت تحيض فيها ثم تغتسل وتتوضأ عند كل صلاة، وتصوم وتصلي»(٦).

<sup>(</sup>١) سنن النشائي: ج١ ص١٣٤ وص٢٠٢ ط. دار المعرفة.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم: ج١ ص٢٦٣.

 <sup>(</sup>٣) نقله الصنعاني في سبل السلام. ت. فواز زمرلي. دار الكتاب العربي. ط الخامسة سنة ۱۹۹۰ ج١ ص١٣٣٠.

 <sup>(</sup>٤) هو أبو معاوية محمد بن خازم الضرير. ثقة أحفظ الناس لحديث الأعمش وقد يهم في حديث غيره. مات سنة ٢٩٥، روى له الجماعة، ترجمته في التقريب ص٤٧٥.

<sup>(</sup>٥) انظر الفتح: ج١ ص٤١١.

<sup>(</sup>٦) أخرجه الدارمي (٨٩٨) وأبو داود (٢٩٧) وابن ماجه (٦٢٥) والترمذي (١٢٦) و(١٢٧).

قال أبو عيسى: هذا حديث تفرّد به عن أبي اليقظان، وسألت محمداً عن هذا الحديث فقلت: عدي بن ثابت عن أبيه عن جده. عدي ما اسمه فلم يعرف اسمه، وذكرت لمحمد قول يحيى بن معين اسمه دينار فلم يعبأ به (۱). فهذا الشاهد ضعيف، لضعف شريك وتفرده به، وأبو اليقظان هو عثمان بن عميرة الكوفي لا يحتج بحديثه، ثم جهالة جد عدي بن ثابت.

وقال أبو داود في سننه:

«وروى عبدالملك بن ميسرة، وبيان والمغيرة، وفراس، ومجالد عن الشعبي عن قمير عن عائشة: توضئي لكل صلاة».

ورواية داود وعاصم عن الشعبي عن قمير عن عائشة تغتسل كل يوم مرة. وروى هشام بن عروة عن أبيه، المستحاضة تتوضأ لكل صلاة.

وهذه الأحاديث كلها ضعيفة إلا حديث قمير وحديث عمار مولى بني هاشم، وحديث هشام بن عروة عن أبيه»(٢).

### فقه الحديث:

في الحديث دليل على أن المرأة إذا ميزت دم الحيض من دم الاستحاضة تعتبر دم الحيض، وتعمل على إقباله وإدباره. فإذا انقضى قدره اغتسلت عنه. ثم صار حكم دم الاستحاضة حكم الحدث، فتتوضأ لكل صلاة. لكنها لا تصلي بذلك الوضوء أكثر من فريضة واحدة مؤداة أو مقضية، لظاهر قوله: «ثم توضئي لكل صلاة» وبهذا قال الجمهور، وعند الحنفية أن الوضوء متعلق بالوقت فلها أن تصلي به الفريضة الحاضرة وما شاءت من الفوائت، ما لم يخرج وقت الحاضرة، وعلى قولهم المراد بقوله: «ثم توضئي لكل صلاة» أي لوقت كل صلاة، ففيه مجاز الحذف، ويحتاج إلى دليل.

<sup>(</sup>١) العلل الكبير ص٧٠٠.

<sup>(</sup>٢) سنن أبي داود: ج١ صُ ٤٨ ـ ٤٩.

وعند المالكية يستحب لها الوضوء لكل صلاة ولا يجب إلا بحدث آخر.

وقال أحمد وإسحاق: «إن اغتسلت لكل فرض فهو أحوط»(١).

وفي هذه الزيادة دليل صريح على أن المستحاضة يجب عليها أن تتوضأ لكل صلاة.

### المثال الثاني:

زيادة «من المسلمين» في حديث زكاة الفطر.

قال البخاري: «حدثنا عبدالله بن يوسف أخبرنا مالك عن نافع عن ابن عمر ـ رضي الله عنهما ـ أن رسول الله ﷺ فرض زكاة الفطر صاعاً من تمر أو صاعاً من المسلمين» (٢٠).

فهذا الحديث رواه مالك عن نافع وذكر فيه «من المسلمين».

ورواه أيوب عن نافع ولم يذكر فيه «من المسلمين»(٣).

ورواه عبيدالله عن نافع ولم يذكر فيه «من المسلمين» (٤).

<sup>(</sup>۱) الفتح: ج١ ص٤٨٨، وانظر بداية المجتهد: ج١ ص٦٠ - ٦٣، وسبل السلام: ج١ ص١٣٣، ونيل الأوطار: ج١ ص٢٧٣.

<sup>(</sup>٢) كتاب الزكاة، باب صدقة الفطر على العبد وغيره من المسلمين، حديث رقم (١٥٠٤) ج٣ ص٢٣٧.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في الزكاة، باب صدقة الفطر على الحر والمملوك حديث رقم (١٥١١) وأخرجه مسلم في الزكاة، باب زكاة الفطر على المسلمين من التمر والشعير رقم (١٤) وأخرجه النسائي وأخرجه الترمذي، في الزكاة باب ما جاء في صدقة الفطر رقم (٦٧٥) وأخرجه النسائي في الزكاة باب فرض زكاة رمضان (٢٤٩٩)، وأبو داود في الزكاة، باب كم يؤدي في صدقة الفطر رقم (١٦١٥).

 <sup>(</sup>٤) انفرد به النسائي، رواه في كتاب الزكاة باب كم فرض رقم (٢٥٠٤) ج٥ ص٥١ ط. دار المعرفة. أ

ورواه الليث عن نافع ولم يذكر فيه «من المسلمين» (١).

قال الترمذي: «روى أيوب وعبيدالله بن عمر وغير واحد من الأئمة هذا الحديث عن نافع. ولم يذكر فيه من المسلمين، وروى بعضهم عن نافع مثل رواية مالك ممن لا يعتمد على حفظه.

وقد أخذ غير واحد من الأئمة بحديث مالك واحتجوا به، منهم الشافعي وأحمد بن حنبل قالا: إذا كان للرجل عبيد غير مسلمين، لم يؤد زكاة الفطر، واحتجا بحديث مالك، فإذا زاد حافظ ممن يعتمد على حفظه قبل ذلك عنه»(٢).

وممن صحح هذه الزيادة واحتج بها الإمام البخاري - في صحيحه -حيث ترجم بما يدل على ذلك في باب صدقة الفطر على العبد وغيره من المسلمين.

وقد اعتمد البخاري في تصحيح هذه الزيادة على:

١ \_ ثقة مالك وحفظه وإتقانه.

Y \_ عدم انفراده بهذه الزيادة فقد تابعه عليها عمر بن نافع وحديثه أورده البخاري في الباب قبله $\binom{(1)}{2}$ ، والضحاك بن عثمان عند مسلم $\binom{(1)}{2}$ .

ورواه عبدالله العمري عن نافع فقال: «على كل مسلم»(٥). ورواه سعيد بن عبدالرحمن الجمحي عن عبدالله بن عمر عن نافع

(١) رواه مسلم في كتاب الزكاة، باب زكاة فطر على المسلمين من التمر والشعير، حديث رقم (١٥) ج٢ ص ٦٧٨.

<sup>(</sup>٢) العلل الصغير (مع الجامع) ص٧٥٩.

١) كتاب الزكاة، باب فرض صدقة الفطر حديث رقم (١٥٠٣) ج٣ ص٤٣٠.

<sup>(</sup>٤) صحيح مسلم كتاب الزكاة، باب زكاة الفطر على المسلمين من التمر والشعير رقم (١٦) ج٢ ص٨٧٨.

<sup>(</sup>٥) رواه أبو داود في سننه، كتاب الزكاة، باب كم يؤدي في صدقة الفطر ج١ ص٥٥٥٠.

فقال فيه: «من المسلمين»(١).

قال الإمام أحمد في رواية عنه: «كنت أتهيب حديث مالك (من المسلمين) حتى وجدته من حديث العمريين. قيل له فمحفوظ هو عندك (من المسلمين)؟ قال: نعم».

وهذه الرواية تدل على توقفه في زيادة واحدة من الثقات، ولو كان مثل مالك حتى يتابع على تلك الزيادة (٢). لهذه المتابعات صحح الإمام البخاري والترمذي وأحمد وغيرهم هذه الزيادة وعملوا بها.



# المطلب الثالث نماذج لزيادات مردودة عند البخاري

### المثال الأول:

حديث عثمان ـ رضي الله عنه ـ في صفة وضوئه عليه السلام.

قال البخاري رحمه الله: «حدثنا عبدالعزيز بن عبدالله الأويسي، قال: حدثني إبراهيم بن سعد عن ابن شهاب بن عطاء بن يزيد أخبره أن حمران مولى عثمان، أخبره أنه رأى عثمان بن عفان دعا بإناء فأفرغ على كفيه ثلاث مرار فغسلهما ثم أدخل يمينه في الإناء فمضمض واستنشق، ثم غسل وجهه ثلاثا، ويديه إلى المرفقين ثلاث مرار ثم مسح برأسه ثم غسل رجليه ثلاث مرار إلى الكعبين، ثم قال: قال رسول الله عن: «من توضأ نحو وضوئي هذا ثم صلى ركعتين لا يحدث فيهما نفسه غفر له ما تقدم من ذنبه»(٣).

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٢) شرح العلل ص٢٤٠.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في كتاب الوضوء، باب الوضوء ثلاثاً حديث رقم (١٥٩) ج١ ص٣١١
 (مع الفتح).

وقال البخاري أيضاً: «... حدثنا أبو اليمان قال: أخبرنا شعيب عن الزهري قال: أخبرني عطاء بن يزيد عن حمران مولى عثمان... ثم مسح برأسه... »(۱).

وقال البخاري أيضاً: «... حدثنا عبدان أخبرنا عبدالله أخبرنا معمر قال: حدثني الزهري عن عطاء بن يزيد عن حمران مولى عثمان رأيت عثمان... ثم مسح برأسه...»(٢).

هذه طرق هذا الحديث عند الإمام البخاري.

وأخرجه مسلم في الطهارة، باب صفة الوضوء وكماله، عن أبي طاهر بن السرح وحرملة بن يحيى كلاهما عن ابن وهب عن يوسف، وعن زهير بن حرب عن يعقوب بن إبراهيم بن سلامة عن أبيه ثلاثتهم عن الذهري (٣).

ولفظه مثل لفظ البخاري.

فهذه طرق حديث عثمان في صفة وضوئه عليه السلام ليس في شيء منها في الصحيحين ذكر عدد مسح الرأس.

لكن روى أبو داود في سننه (٤) بإسناد جيد في بعض طرق هذا الحديث زيادة لفظ (ثلاثاً) عند قوله ومسح رأسه، وهي تفيد تثليث مسح الرأس.

<sup>(</sup>۱) أخرجه في نفس الكتاب، والباب حديث رقم (١٦٤) ج١ ص ٣٢١ (مع الفتح). (٢) أخرجه في كتاب الصوم، باب السواك الرطب واليابس للصائم، حديث رقم (١٩٣٤)

<sup>(</sup>٣) صحیح مسلم، حدیث رقم (٢٢٦) ج١ ص٣٠٤.

أخرجه في كتاب الطهارة، باب صفة وضوء النبي على من طريق محمد بن المثنى، عن الضمان بن مخلد عن عبدالرحمن بن وردان، عن أبي سلمة بن عبدالرحمن قال: رأيت عثمان . . ومسح رأسه ثلاثاً . . (السنن ج١ ص١٧)، وفي صحيح ابن خزيمة من نفس الطريق وغيره.

فما حكم هذه الزيادة؟ وهل هي محفوظة أم لا؟ ولماذا تركها الشيخان؟ وما الحكم الفقهي المستفاد منها؟

لو نظرنا إلى ظاهر السند الذي رويت به هذه الزيادة، ما ترددنا في قبولها لكن كثيراً من الأئمة لم يصححوها ومن هؤلاء:

الإمام أبو داود راوي هذه الزيادة.

يقول في سننه: «أحاديث عثمان الصحاح كلها تدل على أن مسح الرأس مرة واحدة» $^{(1)}$ .

وقال ابن المنذر: «إن الثابت عن النبي ﷺ في المسح واحدة»(٢).

وقال الدارقطني في سننه: «إن السنة في الوضوء مسح الرأس مرة واحدة»(7).

وقال العلامة ابن القيم: «والصحيح أنه لم يكرر مسح رأسه بل كان إذا كرر غسل الأعضاء أفرد مسح الرأس، هكذا جاء عنه صريحاً، ولم يصح عنه خلافه البتة»(٤).

أما الإمام البخاري ـ رحمه الله ـ فصنيعه يشعر ويدل دلالة واضحة، أنه لا يصحح تلك الزيادة إذ إنه روى هذا الحديث في مواضع متعددة من صحيحه، ولم يورد تلك الزيادة وترجم على الحديث في كل مرة مستنبطاً منه مسائل فقهية.

- ترجم عليه أولاً بما يدل على سنة التثليث عموماً في الوضوء (باب الوضوء ثلاثاً ثلاثاً) بعد أن أورد ما يدل على مشروعية المرة الواحدة والمرتين (باب الوضوء مرة مرة) و(باب الوضوء مرتين مرتين).

<sup>(</sup>١) السنن: ج١ ص١٧.

<sup>(</sup>٢) انظر: الفتح: ج١ ص٣١٧.

<sup>(</sup>٣) سنن الدارقطني: ج ص.

<sup>(</sup>٤) زاد المعاد: ج١ ص١٩٣.

- ثم ترجم له بما يدل على مشروعية غسل الرجلين، وعدم مشروعية المسح على القدمين بقوله (باب غسل الرجلين، ولا يمسح على القدمين).
- ثم أورده في كتاب الصيام مستدلاً به على مشروعية السواك للصائم سواء أكان رطباً أم يابساً.
- ومما يدل على عدم ثبوت تلك الزيادة عنده أنه ترجم صريحاً بما يخالفها في نفس الباب الذي أورد فيه حديث عثمان الآنف الذكر، فقد روى في كتاب الوضوء (باب مسح الرأس مرة) وفي بعض روايات الصحيح (باب مسح الرأس مسحة).
  - من حدیث عبدالله بن زید ـ رضی الله عنه ـ.
- فهذه القرائن تدل على أن الإمام البخاري لا يرى صحة تلك الزيادة لانفرادها ومخالفتها لما هو ثابت عن عثمان ـ رضى الله عنه ـ.
- أما ما يتعلق بالزيادة من الناحية الفقهية، فيتمثل في مشروعية تثليث مسح الرأس.
- قد أفاض العلامة العيني في هذه المسألة، فأنقل كلامه ملخصاً، ثم نناقشه فيه، قال \_ رحمه الله \_:
- «إن قوله (ثم مسح برأسه) يقتضي مرة واحدة، كذا فهمه غير واحد من العلماء، وإليه ذهب أبو حنيفة ومالك وأحمد، وقال الشافعي: يستحب التثليث لغيرها من الأعصاء وهو مشهور مذهبه.
- وقال أبو عبيد القاسم بن سلام: لا نعلم أحداً من السلف جاء عنه استعمال الثلاث إلا إبراهيم التيمي.
- قلت: فيه نظر، لأن ابن أبي شيبة حكى ذلك عن أنس بن مالك، وسعيد بن جبير وعطاء، وزاذان، وميسرة، أنهم كانوا إذا توضؤوا مسحوا رؤوسهم ثلاثاً.

ووردت أحاديث كثيرة بالمسح ثلاثاً، ففي سنن أبي داود بسند صحيح من حديث عبدالرحمٰن بن وردان عن حمران، وفيه (مسح رأسه ثلاثاً).

وفي سنن ابن ماجه ما يدل على أن سائر وضوئه عليه السلام كان ثلاثاً، والرأس داخل فيه، وهو بسند صحيح.

وفي علل الترمذي أنه سأل البخاري عن حديث سعيد بن الحارث عن خارجة بن زيد بن ثابت عن زيد بن ثابت، أنه توضأ ثلاثاً ثلاثاً وقال: هكذا رأيت رسول الله ﷺ توضأ، فقال هو حديث حسن، وقال أبو عيسى: هو غريب من هذا الوجه.

وفي مسند أحمد بن منيع عمن رأى عثمان ـ رضي الله عنه ـ أنه دعا بوضوء وعنده الزبير، وسعد بن أبي وقاص فتوضأ ثلاثاً ثلاثاً، ثم قال: أنشدكما الله أتعلمان أن النبي ﷺ كان يتوضأ كما توضأت؟ قالا: نعم.

وفي سنن أبي داود من حديث علي ـ رضي الله عنه ـ رفعه «ومسح برأسه ثلاثاً» وسنده صحيح.

وفي سنن الدارقطني بسند فيه البيلماني، عن عمر ـ رضي الله عنه ـ وصف وضوء النبي ﷺ قال: "ومسح برأسه ثلاثاً".

وفي الأوسط للطبراني من حديث أبي رافع مرفوعاً «مسح برأسه وأذنيه وغسل رجليه ثلاثاً» وقال: لا يروى عن أبي رافع إلا بهذا الإسناد، تفرد به الداروردي عن عمر بن أبي عمرو عن عبيدالله بن عبدالله بن أبي رافع عنه.

وروى الدارقطني في سننه عن محمد بن محمود الواسطي عن شعيب بن أيوب عن أبي يحيى الحماني عن أبي حنيفة عن خالد بن علقمة عن عبد خير عن علي ـ رضي الله عنه ـ أنه توضأ وفيه «ومسح برأسه ثلاثاً» ثم قال: هكذا رواه أبو حنيفة عن علقمة بن خالد وخالفه جماعة من الحفاظ الثقات، فرووه عن خالد بن علقمة، فقالوا فيه: ومسح رأسه مرة واحدة، ومع خلافهم إياهم قال: إن السنة في الوضوء مسح الرأس مرة واحدة.

قلت (القائل العيني): الزيادة من الثقة مقبولة، ولا سيما من أبي حنيفة، وأما قوله فقد خالف في حكم المسح فغير صحيح لأن تكرار المسح عنده مسنون أيضاً لكل بماء واحد.

وقد وردت الأحاديث في المسح مرتين: منها ما رواه ابن ماجة بسند لا بأس به عن الربيع «توضأ النبي على ومسح على رأسه مرتين».

ومنها ما رواه النسائي من حديث عبدالله بن زيد «ومسح برأسه مرتين» وسنده صحيح.

فكل ما أورده العلامة العيني ـ رحمه الله ـ ليستدل به على مشروعية الثتليث لمسح الرأس لا ينهض للاحتجاج وذلك لأن بعض ما أورده صحيح غير صريح والبعض الآخر صريح غير صحيح . أما الصحيح غير الصريح فهي تلك الأحاديث التي تدل على مشروعية التثليث في الوضوء بصفة عامة، وهذا ليس هو محل النزاع إذ أخرج بعضها البخاري ومسلم ـ في صحيحهما ..

وأما ما يدل على التثليث في مسح الرأس خاصة فهو صريح غير صحيح، فما رواه أبو داود فقد صرح بأن أحاديث عثمان الصحاح كلها تدل على أن مسح الرأس مرة.

وما رواه الدارقطني في سننه من حديث ابن البيلماني عن أبيه عن عمر أن النبي على قال: «من توضأ فغسل كفيه ثلاثاً. . » ثم قال . . ومسح برأسه ثلاثاً.

فهذا لا يحتج به لحال ابن البيلماني وأبيه وإن كان الأب أحسن حالاً. وأما ما رواه الطبراني في الأوسط، فقد عقبه بقوله: تفرد به الدراوردي أي أنه غريب غير مشهور، وأما حديث علي الذي رواه

<sup>(1)</sup> سنن الدارقطني: ج١ ص٩٣ وفي سنده صالح بن عبدالجبار، قال الحافظ الزيلعي في نصب الراية: لا أعرفه إلا من هذا الحديث، وهو مجهول الحال، ومحمد بن عبدالرحمن البيلماني، قال الترمذي: قال البخاري: منكر الحديث.

الدارقطني أيضاً في سننه من طريق أبي حنيفة فقد نص الدارقطني على أنه شاذ إذ إنّ أبا حنيفة خالف جماعة من الحفاظ الثقات.

وأما قول العيني «بأنه زيادة ثقة وزيادة الثقة مقبولة» فهذا الحكم ليس على إطلاقه، بل هو دائر مع القرائن والمرجحات، فإذا ثبت عندنا أن هذا الثقة قد حفظ، ولم يخالفه من هو أوثق وأحفظ وأكثر عدداً منه وغير ذلك من القرائن قبلت زيادته.

وأما ما ورد في بعض الروايات من أنه على مسح رأسه مرتين (١) فيحمل على أنه رواية بالمعنى، لأنه ورد أنه كان يمسح رأسه بيديه يقبل بهما ويدبر.

قال ابن القيم: «وكان يمسح رأسه كله، وتارة يقبل بيديه ويدبر، وعليه يحمل حديث من قال مسح برأسه مرتين، والصحيح أنه لم يكرر مسح رأسه»(۲).

مما سبق يتضح لنا عدم مشروعية التثليث لمسح الرأس وهذا ما ذهب اليه البخاري - رحمه الله - ولم يصحح تلك الزيادة، لأنها ليست لها متابعات ولا شواهد صحيحة.

ولم ينفرد الإمام البخاري بترك هذه الزيادة بل قد شاركه في ذلك مسلم \_ رحمه الله \_ وأعلها أبو داود والدارقطني وغيرهما.

### المثال الثاني:

زيادة «فليرقه» في حديث ولوغ الكلب.

قال البخاري: «حدثني عبدالله بن يوسف عن مالك عن أبي الزناد عن الأعرج عن أبي هريرة قال: أن رسول الله ﷺ قال: «إذا شرب الكلب في إناء أحدكم فليغسله سبعاً»(٣).

<sup>(</sup>١) أخرجه النسائي في سننه، كتاب الطهارة، باب عدد مسح الرأس رقم (٩٩) ج١ ص٧٦.

<sup>(</sup>٢) زاد المعاد: ج١ ص١٩٣٠.

<sup>(</sup>٣) كتاب الوضوء، باب الماء الذي يغسل به شعر الإنسان، وسؤر الكلاب وممرهما في المسجد، حديث رقم (١٧٢) ج1 ص٣٣٠.

وقد روى الإمام مسلم والنسائي هذا الحديث من طريق علي بن حجر السعدي عن علي بن مسهر عن الأعمش عن أبي رزين وأبي صالح عن أبي هريرة قال: قال رسول الله ﷺ: «إذا ولغ الكلب في إناء أحدكم فليرقه ثم ليعسله سبع مرات».

قال أبو عبدالرحمن لا أعلم أحداً تابع علي بن مسهر على قوله فليرقه (١).

يؤخذ من هذه الزيادة أن الماء الذي يلغ فيه الكلب نجس، وأن الغسل لتطهير الإناء لا لمجرد التعبد، ويؤخذ منه نجاسة لعاب الكلب، وهذه الأحكام الفقهية متوقفة على صحة تلك الزيادة.

قد صحح هذه الزيادة بعض الأئمة منهم:

الإمام الدارقطني، فإنه قال بعد أن ساق الحديث بسنده إلى أبي هريرة، قال قال رسول الله ﷺ: «إذا ولغ الكلب في إناء أحدكم فليهرقه، وليغسله سبع مرات» صحيح: إسناده صحيح، رواته كلهم ثقات (٢).

وقد أورده ابن خزيمة في صحيحه وكذلك ابن حبان.

وقال العراقي ـ رحمه الله ـ بعد أن نقل أقوال بعض الأئمة في تعليل زيادة «فليرقه»: «قلت وهذا غير قادح فيه فإن زيادة الثقة مقبولة عند العلماء والفقهاء والأصوليين والمحدثين، وعلي بن مسهر قد وثقه أحمد بن حنبل، ويحيى بن معين، والعجلي، وغيرهم، وهو أحد الحفاظ الذين احتج بهم الشيخان، وما علمت أحداً تكلم فيه، فلا يضره تفرده به»(٢).

وقد صحح هذه الزيادة أيضاً الإمام الشوكاني في النيل(؛).

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم في كتاب الطهارة، باب حكم ولوغ الكلب حديث رقم (۸۹) ج١ ص٢٣٤، ورواه النسائي في كتاب الطهارة، باب الأمر بإراقة الإناء إذا ولغ فيه الكلب، حديث رقم (٦٦)، ج١ ص٥٥.

<sup>(</sup>۲) السنن: ج۱ ص٦٤.

<sup>(</sup>٣) طرح التثريب: ج٢ ص١٢١.

<sup>(</sup>٤) نيل الأوطار: جَا ص٢٤.

وابن دقيق العيد في شرحه على عمدة الأحكام(١).

ونلاحظ أن هؤلاء الأئمة اعتمدوا في تصحيح هذه الزيادة على ظاهر الإسناد فالراوي المتفرد بها ثقة فتقبل زيادته.

لكن هناك من الأثمة من أشار إلى عدم صحتها فمن هؤلاء:

- الإمام النسائي، قال: لا أعلم أحداً تابع علي بن مسهر على زيادة فليرقه (٢).
  - وقال حمزة الكناني: إنها غير محفوظة<sup>(٣)</sup>.

وقال ابن منده: لا تعرف عن النبي ﷺ بوجه من الوجوه إلا علي بن مسهر بهذا الإسناد<sup>(٤)</sup>.

وقال ابن عبدالبر: «لم يذكرها الحفاظ من أصحاب الأعمش كأبي معاوية وشعبة»(٥).

ويعتبر شعبة وسفيان وأبو معاوية من أثبت الناس في حديث الأعمش<sup>(٦)</sup> وهؤلاء لم يذكروا هذه اللفظة.

وعلى بن مسهر ثقة حافظ خلط في آخر عمره.

وقد ذكره الحافظ ابن رجب في أمثلة الثقات الذين ضعف حديثهم في بعض الأوقات دون بعض، وهم الثقات الذين خلطوا في آخر عمرهم.

وقال فيه "وعلي بن مسهر له مفاريد، ومنها في حديث: "إذا شرب الكلب في إناء أحدكم فليرقه» وقد خرجه مسلم.

<sup>(</sup>١) إحكام الأحكام: ج١ ص٣٠.

<sup>(</sup>۲) سنن النسائي: ج۱ ص٥٦.

<sup>(</sup>٣) الفتح: ج١ ص٣٣٠، والتلخيص الحبير: ج١ ص٢٥.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٥) الفتح: ج١ ص٣٣٠.

<sup>(</sup>٦) انظر إشرح العلل ص٢٩٥.

وذكر الأثرم أيضاً عن أحمد أنه أنكر حديثاً، فقيل له: رواه علي بن مسهر، فقال: إن علي بن مسهر، كانت كتبه قد ذهبت فكتب بعد، فإذا روى هذا غيره، وإلا فليس بشيء يعتمد (١٠).

فهذه القرائن تدل على أن على بن مسهر وهم في هذه الزيادة.

أما بالنسبة لمشروعية الإراقة، فلا يصح الاعتماد على هذه الزيادة، لكن (قد ورد الأمر بالإراقة من طريق عطاء عن أبي هريرة مرفوعاً، أخرجه ابن عدي مرفوعاً، لكن في رفعه نظر، والصحيح أنه موقوف وكذا ذكر الإراقة حماد بن زيد عن أبوب عن ابن سيرين عن أبي هريرة مرفوعاً وإسناده صحيح أخرجه الدارقطني وغيره).

إذن الصواب أن الأمر بالإراقة موقوف على أبي هريرة، ويمكن أن يكون ابن مسهر قد أدخل الموقوف في المرفوع.

أما بالنسبة للإمام البخاري فإنه ترك هذه الزيادة رغم إخراجه لأصل الحديث، مما يدل على أنها غير ثابتة عنده، وقد ترجم بما يدل على ذلك «باب الماء الذي يغسل به شعر الإنسان، وسؤر الكلاب وممرهما في المسجد» ومن خلال ما أورده في هذا الباب من أحاديث وآثار يبين أنه يذهب إلى طهارة الكلب، وطهارة سؤره.

وفي نهاية هذا المبحث نخلص إلى النتيجة التالية:

إن زيادة الثقة ليست مقبولة دائماً عند الإمام البخاري، وليست مردودة دائماً، وإنما يكون القبول والرد بناء على القرائن.

والغالب على أكثر الزيادات التي تتعلق بها مسائل فقهية مهمة، ولم يخرجها الشيخان، مع تخريجهما لأصل الحديث، أن تكون شاذة أو منكرة.

<sup>(</sup>۱) هو علي بن مسهر القرشي، قاضي الموصل ثقة، له غرائب بعد أن أضر، مات سنة (۱۸۹هـ) روى له الجماعة، ترجمته في التقريب ص٤٠٥، والسير: ج٨ ص٤٦٦ والشدرات: ج١ ص٣٢٥.

# الخاتمة

إن الإمام البخاري من المحدثين النقاد الذين تركوا لنا رصيداً علمياً كبيراً ومتنوعاً فينبغي أن يهتم بهذا الإنتاج، ويدرس دراسة علمية متخصصة، ولا يكفي لبحث واحد \_ مهما بذل فيه صاحبه من جهد \_ أن يبرز جميع الجوانب النقدية عند هذا الإمام.

والنتيجة التي انتهيت إليها أن كل جزئية من هذا الموضوع تحتاج إلى بحث خاص، حتى تكون النتائج أدق وأعمق، ومع ذلك فقد حررت كثيراً من المسائل، وحللت كثيراً من الأمثلة والنماذج، وناقشت بعض المسلمات والآراء، مما يكون له أثر طيب ـ إن شاء الله ـ في تحريك همم الباحثين في مواصلة الطريق والتعمق أكثر.

# وهذه أهم النتائج التي توصلت إليها:

- عبقرية الإمام البخاري، ودقة الصناعة الحديثية عنده، خلاف ما هو شائع أن صحيح البخاري لا يشتمل على الدقائق الإسنادية، وأن مسلماً هو المتفرد بذلك، نعم هي موجودة وبكثرة، لكنها متفرقة وغامضة.
- ٢ ـ إن الجامع الصحيح سلسلة من حلقة متواصلة من جهود المحدثين في التأليف والتصنيف، والنقد والتمحيص.
- ٣ ـ تنوع مجالات الثقافة عند الإمام البخاري، وغزارة علمه، ودقة فقهه،
   ومتانة دينه، وسلامة عقيدته، مما يؤهله لأن يكون أحد أئمة المسلمين.

- التأثير العلمي لصحيح البخاري في عصره وفيما بعده، وظهر هذا
   التأثير في إحداث حركة علمية نشيطة في النسج على منواله، أو انتقاده
   والاستدراك عليه، أو في شرحه والتعليق عليه.
- لم ألاحظ خلال بحثي هذا تبايناً في منهج النقد عند الأئمة، وهذا من خلال المقارنة بين مواقف الإمام البخاري، ومواقف غيره من الأئمة في الحكم على الأحاديث تصحيحاً وتعليلاً، مما يدل دلالة واضحة على وحدة المنهج، أما الاختلافات فهي جزئية تتباين فيها أنظار النقاد في التطبيق والتفريع.
- وجود خلافات كبيرة وجوهرية بين النقاد من المحدثين وغيرهم من المتكلمين والأصوليين والفقهاء، حيث يعلب على هؤلاء البعد عن طريقة المحدثين، واطلاعِهم على الواقع الحديثي، والاكتفاء بالأحكام العامة والنظريات المجردة.
- اعتبار شرط العدالة في صحة حديث الراوي، عند الإمام البخاري
   وسائر الأئمة، وتأثر شروطها عند كثير من المتأخرين بشروط الشهادة.
- مناك بعض الأمور لا تقدح في العدالة عند الإمام البخاري منها، إذا روى الثقة حديثاً فسئل عنه فنفاه، أو إذا كان الراوي يغشى السلطان، أو كان يأخذ الأجرة على التحديث، كل ذلك لا يقدح في عدالته إذا تبين صدقه وحفظه.
- إن الإمام البخاري لا يرى البدعة غير المكفرة جرحاً في الراوي، لذلك روى لكثير من المبتدعة في المتابعات وأحياناً في الأصول، والعبرة عنده صدق اللهجة، وإتقان الحفظ، وخاصة إذا انفرد بشيء ليس عنده غيره.
- ١٠ ـ إن الإمام البخاري لم يرو في صحيحه عن مجهول قط؛ لأن الجهالة لا يتحقق معها وصف العدالة، التي هي شرط أساسي في صحة الحديث.

- أما بالنسبة للرواة غير المشهورين فالبخاري لم يعتمد على أحاديثهم، وإنما روى لهم أحاديث يسيرة لها طرق وشواهد كثيرة.
- ١١ ـ ليس في صحيح البخاري حديث أصل من رواية من ليس له إلا راو واحد.
- ١٢ ـ يروي الإمام البخاري عن الضعفاء في صحيحه لكنه ينتقي من أحاديثهم ما صح.
- 17 ـ كثيراً من أحاديث الصحيح لا يمكن الحكم عليها بالصحة لخصوص أسانيدها ولكن يحكم عليها بالصحة بمجموع طرقها. فالتصحيح قائم على أساس تتبع الطرق والروايات.
- 11 \_ تخريج الإمام البخاري الأحاديث الصحيحة من طرق ضعيفة لأغراض إسنادية مثل العلو والشهرة وغيرها.
- 10 \_ إن الطرق المعتبرة عند الإمام البخاري في التحمل والأداء هي: السماع من لفظ الشيخ والقراءة عليه، والمناولة والمكاتبة، أما باقي أنواع التحمل فهي من توسع من جاء بعد عصر الرواية إبقاء على سلسلة الإسناد في الأمة.
- 17 ـ لقد شاع عند الكثير أن الإمام البخاري يشترط ثبوت اللقاء مع المعاصرة وأن الإمام مسلم يكتفي بمجرد إمكان اللقاء، لكن ليس هناك ما يدل دلالة قاطعة على هذا الأمر.
- 1۷ عدم فهم منهج الإمام مسلم في السند المعنعن عند الكثير من الدارسين وتحميله ما لا يحتمل، ونصب خلاف موهوم بينه وبين الإمام البخاري وابن المديني وغيرهما من أئمة النقد.
- 1۸ ـ اعتبار الإمام البخاري لشرط الاتصال في صحة الأحاديث. أما الأحاديث التي انتقدت من طرف بعض الأئمة وادعوا أنها منقطعة فالتحقيق أنها متصلة.
- 19 ـ إن التدليس ليس بجرح عند الإمام البخاري، ويعرف صحة حديث المدلس بطرق كثيرة، وليس بمجرد تصريحه بالسماع فقط.

- ٢ وجود بعض الأحاديث المعلولة في صحيح البخاري، وهي قليلة لا تقلل من وفاء الإمام البخاري بشرطه. والكثير من تلك الأحاديث قد أشار البخاري نفسه إلى علتها بذكر الخلاف فيها.
- ٢١ ـ إن أحاديث الجامع الصحيح جلها أحاديث مشهورة. وفيها نسبة قليلة من الغرائب التي كانت محل نقد واستنكار من قبل بعض النقاد، وللبخاري أدلة على صحتها وعذر في روايتها مما يدل على أن التفرد ليس دائماً سبباً في تعليل الأحاديث.
- ۲۲ ـ اعتماد البخاري على التفرد والاستدلال به على العلة مع انضمام قرائن
   أخرى.
- ۲۳ ـ إن الاختلاف بين الرواة من أهم دلائل العلة، لكن الحكم بين الرواة
   يحتاج إلى فحص كل القرائن، ولا يتخذ شكلًا ثابتاً.
- ٢٤ ـ إن للاختصار، وللرواية بالمعنى، وللإدراج أثراً كبيراً في تغيير متن الحديث. مما يكون سبباً في تعليله في بعض الأحيان وهذا إذا خالف المتن الأصلى للحديث.
- ٢٥ ـ أن الإمام البخاري لا يقبل زيادة الثقة مطلقاً، ولا يردها مطلقاً بل
   الأمر عنده دائر مع القرائن والمرجحات.
- ٢٦ ـ أكثر الزيادات الفقهية التي وردت أصولها في الصحيحين شاذة أو منكرة. ومن هنا ينبغي اعتبار الصحيحين هما المعيار في التعرف على صحة الأحاديث وعللها.
- هذا ما توصلت إليه فما كان فيه من صواب فمن الله وحده، وما كان فيه من خطأ فمن نفسى والشيطان.
- والله أسأل أن ينفعني به، وسائر المسلمين، وأن يهدينا إلى التمسك بسنّة نبيه ﷺ، وخدمتها والدفاع عنها، إنه ولي ذلك والقادر عليه وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.
  - وسبحانك اللهم وبحمدك، أشهد أن لا إله إلا أنت، أستغفرك وأتوب إليك.

الفهارس الفهارس

- ١ \_ فهرس الآيات.
- ٢ ـ فهرس الأحاديث والآثار .
- ٣ ـ فهرس الرواة المترجم لهم.
  - ٤ ـ فهرس المصادر والمراجع.
    - فهرس المواضيع.

# هر الآيات ال

| لمرف الآية                                                                        | السورة ورقم الآية | الصفحة |
|-----------------------------------------------------------------------------------|-------------------|--------|
| ﴿إِنَّكَ لَا تُمْدِي مَنْ أَحْبَبَتَ ﴾                                            | [القصص: ٥٦]       | 117    |
| ﴿ إِنَّ كَيْدَ ٱلشَّيْطَانِ كَانَ ضَعِيفًا ﴾                                      | [النساء: ٧٥]      | ٥.     |
| ﴿ إِن يَنصُرُكُمُ ٱللَّهُ ۚ فَلَا غَالِبَ لَكُمٌّ ﴾                               | [آل عمران: ١٦٠]   | 01     |
| ﴿ إِن جَآ َكُٰذُ فَاسِقٌ بِنَبَا ﴾                                                | [الحجرات: ٦]      | VV     |
| ﴿ ٱلَّذِينَ بَلْمِزُونَ ٱلْمُطَّوِّعِينَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾                    | [التوبة: ٧٩]      | 111    |
| ﴿ قَدْ أَفَلَمَ ٱلْمُؤْمِنُونَ ۞﴾                                                 | [المؤمنون: ١]     | 7 £ 9  |
| ﴿ قُلْ مَا كُنْتُ بِدَعًا مِنَ ٱلرُّسُلِ ﴾                                        | [الأحقاف: ٩]      | 99     |
| ﴿ لَيْسَ ٱلْدِرَّ أَن تُولُوا وُجُومَكُمْ ﴾                                       | [البقرة: ١٧٦]     | 7 £ 9  |
| ﴿مَا كَاكَ لِلنَّبِي وَالَّذِينَ مَامَنُوٓا أَن يَسْتَغْفِرُوا ﴾                  | [التوبة: ١١٣]     | 117    |
| ﴿وَأَنْوَضُ أَمْرِيتُ إِلَى اللَّهِ ﴾                                             | [غافر: ٤٤]        | 01     |
| ﴿وَلَا ۚ يَعِيقُ ٱلۡمَكُرُ ۚ السَّيٰئُ إِلَّا بِٱهْلِيدً ﴾                        | [فاطر: ٤٣]        | ٥ ،    |
| ﴿ وَلَا يُنْبِئُكُ مِثْلُ خَبِيرٍ ﴾                                               | [فاطر: ١٤]        | ۱۳۳    |
| ﴿ يَتَأَيُّنَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا ٱتَّقَوُّا اللَّهَ حَقَّ ثَقَانِدٍ. ﴾          | [آل عمران: ١٥٢]   | 4      |
| ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱنَّقُوا ٱللَّهَ وَقُولُوا فَوْلَا سَدِيلًا ﴾  | [الأحزاب: ٧٠_٧١]  | ٩      |
| ﴿يَتَأَيُّهُمَا الَّذِينَ مَامَنُوا لَا يَحِيلُ لَكُمْ أَن نَرِثُوا ﴾             | [النساء: ١٩]      | 144    |
| ﴿ يَالَيُهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمُ مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ ﴾ | [النساء: ١]       | 4      |
| (يَوْمَهِدِ غُدِّتُ أَخْبَارَهُا ﴿ ٢٠٠٠                                           | [الزلزلة: ٤]      | 175    |

# هوهرس الأحاديث والآثار في

| الصفحة   | الصحابي                | طرف الحديث                                            |
|----------|------------------------|-------------------------------------------------------|
| Y £ £    | أبو هريرة              | «الإيمان بضع وستون شعبة»                              |
| 190      | أبو بكرة               | «ابني هذا سيد»                                        |
| 110      | عروة بن مضرس الطائي    | «أتيت رسول الله وهو بالمزدلفة»                        |
| 134      | أبو مسعود              | «اتقوا النار، ولو بشق تمرة»                           |
| 194      | أبو بكرة               | «أتيت رسول الله وهو راكع»                             |
| 14.      | ابن عباس               | «إذا زنا بها لا تحرم »                                |
| ۲.۲      | أبو هريرة              | "إذا زنت أمة أحدكم فتبين زناها»                       |
| ۰.       |                        | «إذا قال الرجل لأخيه يا كافر»                         |
| ۲۲۸      | أبو هريرة              | «إذا اقترب الزمان لم تكد رؤيا المؤمن»                 |
| <b>7</b> | أبو موسى               | «إذا مرض العبد أو سافر »                              |
| ۲٦٠      | أبو هريرة              | «إذا ولغ الكلب»                                       |
| 770      | عائشة                  | «استرقوا لها فإن بها النظرة»                          |
| ***      | أنس بن مالك            | «استفتاح الصلاة بالحمد لله رب العالمين»               |
| •        | أسيد بن حضير           | «اصبروا حتى تلقوني على الحوض»                         |
| vv       | جبير بن مطعم           | «أضللت بعيراً لي فذهب»                                |
| V 9      | ابن عباس               | «أقبلت راكباً على أتان»                               |
| 114      | المسيب بن حزن          | «إن أبا طالب لما حضرته الوفاة»                        |
| TVV      | أم سلمة                | «إن شئت سبعت لك»                                      |
| 140      | عائشة                  | ﴿إِنَّ الشَّمْسَ خَسَفَتَ عَلَى عَهِدَ رُسُولُ اللهِ» |
| 220      | !<br>اب <i>ن ع</i> باس | «إن رسول الله خرج إلى مكة غام الفتح فصام»             |

| الصفحة          | الصحابي                | طرف الحديث                                      |
|-----------------|------------------------|-------------------------------------------------|
| ۲۸۰             | أبو هريرة              | "إنكم ستحرصون على الإمارة»                      |
| 177             | ابن عمر                | «إن من الشجر شجرة لا يسقط ورقها»                |
| 771             | أبو هريرة              | «إن الله تعالى قال: من عادى لي ولياً»           |
| 117             | عمرو بن تغلب           | «إني لأعطي الرجل»                               |
| 104             | أبو هريرة              | «بعثت بجوامع الكلم»                             |
| مطعم ١٢٦        | عمر بن محمد بن جبير بن | «بَينما رسول الله يسير مع الناس مقفلة من حنين»  |
| <b>۲</b> ۲۸     | ابن عمر                | «بني الإسلام على خمس»                           |
| 444             | ابن مسعود              | «التحيات للّه والصلوات والطيبات»                |
| 777             | أنس بن مالك            | «جاء رجل إلى النبي ﷺ فقال: إني أصبحت حداً»      |
| 177             | عبدالله بن محرز        | «جئت بکتاب من موسی بن أنس فأقره (أثر)»          |
| 1 2 4           | عائشة                  | «جهادكن الحج والعمرة»                           |
| 140             | عائشة                  | «جهر النبي ﷺ في صلاة الخسوف»                    |
| 717             | سهل بن سعد             | «جاءت امرأة إلى النبي ﷺ فقالت: قد وهبت لك نفسي» |
| 707             | عبدالرحمٰن بن يعمر     | «الحج عرفة»                                     |
| P+7, 377        | عثمان بن عفان          | «خيركم من تعلّم القرآن وعلّمه»                  |
| 114             | عائشة                  | «الحبة السوداء شفاء»                            |
| 4.1             | أبو هريرة              | «حديث المسيء صلاته»                             |
| 11.             | جابر بن عبدالله        | «دعاء النبي ﷺ لتمر جابر بالبركة»                |
| 44.8            | أبو جحيفة              | ﴿رأيت النبي ﷺ وكان الحسن يشبههۥ                 |
| ۲۸۲             | أبو سعيد               | «رخص النبي ﷺ في الحجامة للصائم»                 |
| ۸۱              | علي                    | «رفع القلم عن ثلاثة»                            |
| <b>417</b> • 14 | ابن عمر                | «سأل عمر النبي ﷺ عن نذر كان نذره في الجاهلية»   |
| VV              | جبير بن مطعم           | «سمعت النبي ﷺ قرأ»                              |
| 10.             | عائشة                  | «سموا الله وكلوا»                               |
| <b>YA</b> 0     | أبو هريرة              | «صلوا في مرابض الغنم»                           |
| V4              | محمود بن الربيع        | «عقلت من النبي ﷺ مجة»                           |
| 401             | ابن عمر                | «فرض النبي ﷺ زكاة الفطر صاعاً من تمر»           |
| Y9V             | خزيمة بن ثابت          | «في الاستطابة ثلاثة أحجار»                      |
| <b>YVV</b>      | جابر بن عبدالله        | «قضى النبي ﷺ باليمين مع الشاهد»                 |
|                 |                        |                                                 |

| رف الحديث                                          | الصحابي            |         | الصفحة       |
|----------------------------------------------------|--------------------|---------|--------------|
| قيل يا رسول الله: من أكرم الناس؟»                  | أبو هريرة          |         | ۳۰۸          |
| كانوا إذا مات الرجل كان أوليائه أحق بامرأته (أثر)» | ابن عباس           | •       | 1YA          |
| الكافر يأكل في سبعة أمعاء»                         | أبو هريرة وابن عمر |         | Y 0 1        |
| كان للنبي ﷺ فرس»                                   | أبي بن العباس      |         | 124          |
| كنا مع النبي ﷺ في الخندق وهو يحفره                 | سهل بن سعد         | · .     | 107          |
| كنا مع النبي ﷺ فانكسفت الشمس                       | أبو بكرة           |         | 144          |
| کان یخلو فی غار حراء»                              | عائشة              | 5.      | ۲۳۷          |
| كن في الدنيا كأنك غريب»                            | ابن عمر            |         | ١٥٤          |
| كنت عند النبي ﷺ فجاءه رجل                          | أنس بن مالك        |         | ۲۳ E         |
| لا، إنما ذلك عرق وليس بالخيضة»                     | فاطمة بنت حبيش     |         | *£V          |
| لا تجلسوا على القبور»                              | أبو مرثد الغنوي    |         | 199          |
| لا تقرأه حتى»                                      |                    |         | 17           |
| لا تقوم الساعة حتى تقتل فئتان»                     | أبو هريرة          |         | 19.8         |
| لا تسافر امرأة فوق ثلاثة أيام                      | أبو سعيد           | 1.1     | 1 <b>7</b> 7 |
| لا نكاح إلا بولي»                                  | أبو موسى الأشعري   |         | ( <b>Y</b> • |
| لا يبولن أحدكم في الماء الدائم»                    | أبو هريرة          | •       | V.           |
| لا يتوارث أهل ملتين»                               | جابر بن زید        |         | ۲.           |
| الا يرث المسلم الكافر»                             | أسامة بن زيد       |         | Y            |
| الن يفلح قوم ولوا أمرهم امرأة»                     | أبو بكرة           |         | 19.7         |
| الو قال إن شاء الله لم يحنث﴾                       | أبو هريرة          |         | 17           |
| اليدخلن الجنة من أمتي سبعون»                       | سهل بن سعد         |         | 07           |
| اما كان يداً بيد، وما كان نسيئة فلا يصلح»          | البراء بن عارب     |         | <b>Y Y</b>   |
| اما كنا نعرف انقضاء صلاة رسول الله إلا بالتكبيرا   | ابن عباس           | i., i., | 17           |
| امر رسول الله ﷺ على قبرين ۗ                        | ابن عبا <i>س</i>   |         |              |
| امن باع عبداً»                                     | ابن عمر            |         | ÁA           |
| امن دعا على ظالمه»                                 | عائسة              |         |              |
| امن سئل عن علم فكتمه»                              | أبو هريرة          | 5 i     | Y.,          |
| امن قال عشراً لا إله إلا الله»                     | أبو أيوب           |         | Y 9'         |
| امن لبس الحرير في الدنيا»                          | عبدالله بن الزبير  |         | 44           |

|                                               | الصحابي الد                | صفحة |
|-----------------------------------------------|----------------------------|------|
| «من حلف فقال إن شاء الله»                     | أبو هريرة                  | ۳۱۸  |
| «من مات وهو يشرك بالله شيئاً»                 | ابن مسعود                  | ٥٣٣  |
| «من أعتق شقيصاً من عبد»                       | أبو هريرة                  | ۳۱۳  |
| «نهی رسول الله عن بیع الولاء وهبته»           | ابن عمر                    | 744  |
| «نهى رسول الله عن القران»                     | ابن عمر                    | 447  |
| «نهى رسول الله عن المزابنة»                   | ابن عمر                    | ۲۳۷  |
| «نهى رسول الله عن الانتباذ في الدباء والمزفت» | ابن عباس                   | 408  |
| «هل تنصرون وترزقون إلا بضعفائكم»              | مصعب بن سعد                | 184  |
| «الولاء لمن أعتق»                             | ابن عمر                    | 411  |
| « ومن كتمها فأنا آخذها وشطر ماله»             | بهز بن حکیم عن أبیه عن جده | ۱۱۸  |
| «يا رسول الله قد أنكرت بصري»                  | عتبان بن مالك              | 174  |
| «يذهب الصالحون أسلافاً»                       | مرداس الأسلمي              | 117  |
| «يتقارب الزمان وينقص العلم»                   | أبوهويرة                   | 444  |

# هرس الرواة المترجم لهم ه

ابن أبي ذئب: ۲۸۱

ابن خلفون: ٦٢

ابن السكن (أبو علي سعيد بن عثمان): ٥٩

أبو إسحاق إبراهيم بن معقل النسفي: ٥٩

أبو بكر بن عياش: ٢٨٥

أبو بكرة نفيع بن الحارث بن كلدة: ١٩١ أبو بكر عبدالله بن أبي شيبة: ٢٧

أبو بكر محمد بن مسلم بن شهاب الزهري: ٢٨

أبو خالد الأحمر. ١٥٠

أبو داود الطيالسي: ٢٦ أبو ذبيان خليفة التميمي: ١٩٨

ابو ذبيان خليفة التميمي: ١٩٨ أبو ذر الهروي: ٥٩

أبو زرعة الرازي: ١٥٧

أبو عبدالرحمن الحبلي: ١٦٩

أبو عبدالله محمد بن سعد: ٣١ . أبو على الغسائي الجيائي: ٦٢

أبو الفضل محمد بن طاهر المقدسي: ٦٢

أبو كريب الكوفي: ٢٥٧ أبو محمد الحضرمي: ٢٢٩

أبو محمد عبدالله بن عبدالرحمٰن الدارمي: ٢٣

أبو محمد عبدالله بن إبراهيم الأصيلي: ٥٩ أبو محمد عبيدالله بن موسى العبسى: ٢٦

أبو معاوية محمد بن خازم الضرير: ٣٤٩ أبو نصر أحمد بن محمد الكلابادي: ٦١

> أبو نصر الأسدي: ١٣٠ أبو نعيم الفضل بن دكين: ٩٧

أبي بن العباس بن سهل بن سعد: ١٤٧

أحمد بن عيسى المصري. ١٥٨

أحمد بن عبدالجبار العطاردي: ٣٣٥

أسامة بن حفص: ۱**۰۱** ... أد اط . . نم ۲۰۷۰

أسباط بن نصر: ۱۵۷ إسحاق بن راهویه: ۲۷

إسحاق بن يوسف الأزرق: ٢٨٦

أسد بن موسى الأموي: ٢٦

إسرائيل بن يونس السبيعي: ٢٧٠

أفلح بن حميد الأنصاري المدني: ١٣٥

أم عمر بنت عبدالله بن الزبير: ١٩٨ أوس بن عبدالله أبو الجوزاء: ١٣٩

بدل بن المحبر التميمي البصري: ١٣٦ البرديجي (أبو أحمد أحمد بن هارون بن

> روح): **۲۳۵** برید بن عبدالله بن أبی بریدة: ۱۳۳

> > بهز بن أسد العمر: ٩٦

أ ثمامة بن أنس: ١٣٩

الحاكم أبو عبدالله: ٦٢

ب بن أبي عمرة القصاب: ١٤٧

حجاج بن محمد الأعور المصيصي: ١٣٨

الحسن بن أبي الحسن البصري: ١٩١

حصين بن عبدالرحمٰن السلمي: ١٣٨، ١٣٨

حصين بن محمد الأنصاري: ١٢٣

الحكم بن نافع أبو اليمان الحمصي: ١٤٠ و١٧٠

حماد بن سلمة: ٢٤

جریر بن حازم: ۱۳۸

جمال الدين بن مالك: ٦٠

الجهم بن صفوان: ٧٥

خلاس بن عمرو: ١٤٠

خلیفة بن خیاط: ۳۱

الدارقطني أبو الحسن: ٦١

الربيع بن يحيى الأشناني: ١٣٦

ربيعة بن أبي عبدالرحمٰن: ١٤١

زهير بن حرب (أحمد بن أبي خيثمة): ٣١

زهیر بن معاویة بن حدیج: ۲۷۳

سعید بن منصور: ۲۳

سفيان بن سعيد الثوري: ٢٤

سفيان بن عيينة: ٢٥

سلام بن أبي مطيع الخزاعي: ١٣٧

شبابة بن سوار: ۲۵۰

شرف الدين على بن محمد: ٥٩

شريك بن عبدالله النخعي الكوفي: ۲۷۲

شعیب بن أبی حمزة: ۱۷۵

صالح بن محمد جزرة: ٩٨

ضياء الدين المقدسي: ٢٣٠

عاصم بن عمر بن قتادة: ۲۸

عامر بن مصعب: ۱۲۸

العباس بن سهل بن سعد: ١٤٧

عبدالحميد بن جعفر بن عبدالحكم: ٢٨١

عبدالحميد بن عبدالرحمٰن الحماني: ١٠٥

عبدالرحمٰن بن نمر اليحصبي: ١٧٤

عبدالرزاق بن همام الصنعاني: ٣٢

عبدالغني البحراني: ٦٢

عبدالله بن محمد بن عمر بن حزم: ۲۸

عبدالله بن الزبير الحميدي: ٢٧

عبدالله بن عدي الجرجاني: ٦١

عبيدالله بن محرز الكوفي: ١٢٧

عبدالله بن هشام بن أيوب الحميدي: ٣٠

عبدالملك بن عبدالعزيز بن جريج: ٢٢

عثمان بن أبي شيبة: ٧٧

العجلي (الحسين بن علي بن الأسود): ۲۵۳

عطاء أبو الحسن السوائي: ١٢٨

عقان بن مسلم: ۹۷

عقيل بن خالد الأيلي: ٢٦٦

العقيلي أبو جعفر: ٢٤٣

علي بن مسهر: ٣٦٢

عمران بن حطان: ١٠٥

عمر بن محمد بن جبير بن مطعم: ١٢٦

عمرو بن خزيمة: ۲۹۷

عمرو بن عبيد: ١٧٠

عمرو بن عاصم الكلابي: ٢٣٦

العوام بن حوشب: ٢٨٤

عيسى بن يونس السبيعي: ۲۷۲

فضيل بن سليمان النميري: ١٥٤

الفربري أبو عبدالله محمد بن يوسف: ٥٩

قطن بن نسير: ١٥٨

مجاهد بن جبر: ۳۱

محمد بن إسحاق بن يسار المطلبي: ٢٩

محمد بن الصباح البزار: ٢٣

محمد بن عبدالرحمن الطفاوي: ١٤٩

محمد بن عبدالله بن المثنى: ١٤١

محمد بن الوليد الزبيدي: ٢٦٦

محمد بن يزيد بن كثير العجلي: ٢٥٣ مسدد بن مشرهد: ۲۹ مسعر بن كدام: ٢٨٤

وضاح اليشكري الواسطى: ٢٧٢

يعقوب بن إبراهيم الدروقي: ٩٧

يعقوب بن شيبة السدوسي: ٤١ يونس بن أبي إسحاق: ٢٧٢

موسى بن عقبة بن أبي عياش المدنى: ٢٩

هشام بن عمار: ۹۸ الهكاري (أحمد بن موسى): ٦٢

# فهرس المصادر والمراجع

### \_1\_

- ١ الإحكام في أصول الأحكام: أبو محمد علي بن حزم الأندلسي تحقيق أحمد
   شاكر ـ ط٢ ـ منشورات دار الآفاق الجديدة ١٤٠٣هـ ١٩٨٣م.
- ٢ ـ الإحكام في أصول الأحكام: سيف الدين الآمدي ـ مصورة دار الكتب العلمية بيروت بدون تاريخ.
- ٣ ـ اختصار علوم الحديث: عماد الدين بن كثير ـ تحقيق وشرح أحمد شاكر ـ
   ط١ ـ دار الكتب العلمية بيروت ١٤٠٣هـ ١٩٨٣م.
  - ٤ \_ الأدب المفرد: محمد بن إسماعيل البخارى \_ ط٢ \_ القاهرة ١٢٧٩هـ.
- ٥ أساس البلاغة: أبو القاسم محمود بن عمر الرمخشري تحقيق الأستاذ
   عبدالرحيم محمود دار المعرفة بيروت بدون تاريخ.
- ٦ أسباب اختلاف المحدثين: خلدون الأحدب ـ ط١ ـ الدار السعودية للنشر والتوزيم ١٤٠٥هـ ١٩٨٥م.
- ٧ ـ الاستذكار لمذاهب علماء الأمصار: أبو عمر يوسف بن عبدالله بن عبدالبر ـ تحقيق د. عبدالمعطى أمين قلعجى ـ.
- ٨ ـ الإصابة في تمييز الصحابة: ابن حجر العسقلاني ـ دار الكتاب العربي ـ بيروت
   ـ بدون تاريخ.
- ٩ أصول التخريج ودراسة الأسانيد: د. محمود الطحان ـ ط١ ـ المطبعة العربية
   حلب ١٣٩٨هـ.
- ١٠ الاعتصام: أبو إسحاق الشاطبي طبعه وصححه الأستاذ أحمد عبدالشافي دار شريفة الجزائر - دون تاريخ.

- ١١ \_ الأعلام: خير الدين الزركلي \_ طبع بمصر \_ سنة ١٩٥٤ \_ ١٩٥٩م.
- 17 \_ الإكمال في رفع الارتياب عن المؤتلف والمختلف في الأسماء والكنى والأنساب: على بن هبة الله أبو نصر بن ماكولا \_ ط1 \_ دار الكتب العلمية بيروت 1811ه 1910م.
- 17 \_ الإلماع إلى معرفة أصول الرواية وتقييد السماع: القاضي عياض ـ تحقيق السيد أحمد صقر ـ ط1 \_ مكتبة دار التراث القاهرة ـ دون تاريخ.
- ١٤ ـ الأنساب: أبو سعيد عبدالكريم بن محمد بن منصور التميمي السمعاني ـ تقديم
   وتعليق عبدالله البارودي ـ مؤسسة الكتب الثقافية.

### \_ ...\_

- ١٥ \_ البداية والنهاية: عماد الدين بن كثير \_ مطبعة السعادة بمصر \_ ١٣٥١هـ.
- ١٦ بداية المجتهد ونهاية المقتصد: ابن رشد القرطبي ـ ط٥ ـ مطبعة مصطفى
   البابي الحلبي بمصر ـ دون تاريخ.
- ١٧ \_ البدعة تحديدها وموقف الإسلام منها: د. عزت علي عطية \_ مطبعة المدني القاهرة \_ ١٩٧٣م.
- 10 \_ البرهان في أصول الفقه: تحقيق د. عبدالعظيم الديب ـ ط1 ـ مطابع الدوحة الحديثة بقطر ١٣٩٩هـ.
- ١٩ بغية الملتمس في سباعيات حديث الإمام مالك بن أنس: صلاح الدين العلائي حققه وعلق عليه مجدي عبدالمجيد السلفي ـ ط١ ـ عالم الكتب ١٤٠٥هـ ١٩٨٥م .

#### ـ ت ـ

- ٢٠ ـ تاج العروس من جواهر القاموس: مرتضى الزبيدي ـ مصورة دار مكتبة الحياة.
- ٢١ ـ تاريخ الإسلام: شمس الدين الذهبي ـ تحقيق الدكتور عمر عبدالسلام تدمري ـ
   ط١ ـ دار الكتاب العربي ـ بيروت ١٤١١هـ ١٩٩٠م.
  - ٢٢ ـ تاريخ بغداد: الخطيب البغدادي ـ مصورة دار الكتاب العربي بيروت.
- ٢٣ \_ التاريخ الصغير: محمد بن إسماعيل البخاري ـ طبعة الهند سنة ١٣٢٥هـ.
- ٢٤ ـ التاريخ الكبير: محمد بن إسماعيل البخاري ـ مصورة دار الكتب العلمية ـ بيروت ـ دون تاريخ.
- ٢٥ \_ التتبع لما في الصحيحين (مع الإلزامات): أبو الحسن الدارقطني ـ تحقيق مقبل بن هادي الوادعي ـ ط١ ـ دار الكتب العلمية ١٤٠٥هـ ١٩٨٥م.

- ٢٦ ـ التتمات على الموقظة: انظر الموقظة.
- ٢٧ تحفة الأشراف بمعرفة الأطراف: أبو الحاج يوسف بن عبدالرحمن المزي تحقيق عبدالصمد شرف الدين ط٢ الدار القيمة، والمكتب الإسلامي ١٤٠٣هـ ١٩٧٣م.
- ۲۸ ـ تحفة الأحوذي شرح جامع الترمذي: محمد عبدالرحمٰن بن عبدالرحيم المباركفوري ـ دار الكتاب العربي.
- ٢٩ تدريب الراوي شرح تقريب النووي: جلال الدين السيوطي تحقيق عبدالوهاب عبداللطيف ط٢ مطبعة السعادة القاهرة ١٣٨٨ه.
- ٣٠ ـ تذكرة الحفاظ: شمس الدين الذهبي ـ دار التراث العربي ـ بيروت ـ دون تاريخ.
- ٣١ تقريب التهذيب: ابن حجر العسقلاني تحقيق محمد عوامة ط٤ دار الرشيد سوريا حلب ١٤١٢هـ ١٩٩٢م.
- ٣٢ ـ التمهيد لما في الموطأ من المعاني والأسانيد: ابن عبدالبر ـ تحقيق مصطفى العلوي ومحمد البكري ـ ط١ ـ المطبعة الملكية الرباط ١٣٨٣هـ.
- ٣٣ التنكيل بما في تأنيب الكوثري من الأباطيل: عبدالرحمٰن بن يحيى المعلمي تخريج الألباني وتعليق زهير الشاويش ط٢ المكتب الإسلامي ١٤٠٦هـ ١٩٨٦م.
- ٣٤ ـ توجيه النظر إلى أصول الأثر: طاهر الجزائري ـ دار المعرفة ـ بيروت ـ دون تاريخ.
- ٣٥ توضيح الأفكار شرح تنقيح الأنظار: محمد بن إسماعيل الصنعاني تحقيق محمد محيى الدين عبدالحميد ط1 مطبعة السعادة القاهرة ١٣٦٦ه.
- ٣٦ ـ تيسير مصطلح الحديث: د. محمود الطحان ـ ط٢ ـ دار القرآن الكريم بيروت ١٤٠١هـ.
- ٣٧ ـ التقييد والإيضاح شرح مقدمة ابن الصلاح: زين الدين بن عبدالرحيم بن الحسين العراقي ـ تصحيح وتعليق ـ محمد راغب الطباخ ـ ط٢ ـ دار الحديث ١٤٠٥هـ.

## ـ ث ـ

٣٨ - الثقات: محمد بن حبان البستي - ط١ - مطبعة مجلس دائرة المعارف النظامية - الهند . ١٣٩٣ م.

- ٣٩ ـ جامع الأصول من أحاديث الرسول: ابن الأثير الجزري ـ تحقيق عبدالقادر الأرناؤوط ـ ط1 ـ دمشق ١٩٦٩م.
- ٤٠ ـ جامع التحصيل في أحكام المراسيل: صلاح الدين العلائي ـ حققه وقدّم له وحرّج أحاديثه حمدي عبدالمجيد السلفي ـ ط٢ ـ عالم الكتب بيروت ١٤٠٧هـ ١٩٨٦م.
- ٤١ ـ جامع الترمذي (مع شرحه تحفة الأحوذي): محمد بن عيسى الترمذي ـ ط٣ ـ دار الكتاب العربي بيروت ١٤٠٤هـ ١٩٨٤م.
- ٤٢ ـ الجامع الصحيح: محمد بن إسماعيل البخاري (مطبوع مع الفتح): بترقيم محمد فؤاد عبدالباقي ـ ط١ ـ دار الريان ١٤٠٧هـ ١٩٨٦م.
- ٤٣ ـ جامع العلوم والحكم في شرح خمسين حديثاً من جوامع الكلم: ابن رجب الحنبلي ـ تحقيق شعيب الأرناؤوط، وإبراهيم باجس، دار الهدى عين مليلة الجزائر ـ دون تاريخ.
- ٤٤ ـ الجامع الأخلاق الراوي وآداب السامع: الخطيب البغدادي ـ تحقيق الدكتور
   محمد رأفت سعيد ـ مكتبة الفلاح ـ الكويت ١٤٠١هـ.
- 20 ـ الجرح والتعديل: ابن أبي حاتم الرازي ـ مصورة دار الكتب العلمية في بيروت عن طبعة دار المعارف العثمانية بالهند ١٣٨١هـ.
  - 27 \_ جزء رفع البدين في الصلاة: محمد بن إسماعيل البخاري \_ طبع بالهند. 27 \_ جزء القراءة خلف الإمام: محمد بن إسماعيل البخاري \_ طبع بالهند.

#### \_ -----

- ٤٨ ـ الحديث المعلول ـ قواعد وضوابط ـ: الدكتور حمزة عبدالله المليباري ـ دار الهدى عين مليلة الجزائر ـ دون تاريخ.
  - ٤٩ \_ حلية الأولياء: أبو تعيم الأصفهاني \_ مطبعة السعادة بمصر \_ ١٣٥١هـ

# ـ خـ ـ

- ٥٠ خلاصة تهذيب الكمال: صفي الدين الخزرجي ط٣ مكتب المطبوعات الإسلامية حلب ١٣٩٩هـ ١٩٧٩م.
- ٥١ ـ الخلاصة في علوم الحديث: حسين بن عبدالله الطيبي ـ تحقيق صبحي
   السامرائي ـ مطبعة الإرشاد بغداد ١٣٩١ه.
- ٥٢ \_ خلق أفعال العباد والرد على الجهمية: محمد بن إسماعيل البخاري خرج

أحاديثه وصحّح ألفاظه ـ أبو محمد سالم بن أحمد بن عبدالهادي السلفي وأبو هاجر محمد بن بسيوني ـ شركة الشهاب الجزائر ـ دون تاريخ.

#### - 5 -

٥٣ - الدرر الكامنة في أعيان المائة الثامنة: ابن حجر العسقلاني ـ تحقيق محمد سيد جاد الحق ـ ط٢ ـ مطبعة المدنى ـ القاهرة ١٣٨٥هـ.

#### - .1 -

- 05 الرسالة: محمد بن إدريس الشافعي تحقيق أحمد شاكر مطبعة مصطفى البابى الحلبي ط1 القاهرة ١٣٥٨هـ.
- ٥٥ ـ الرسالة المستطرفة لبيان مشهور كتب السنة المشرفة: محمد بن جعفر الكتاني ـ مطبعة الكليات الأزهرية ـ دون تاريخ.
- ٥٦ ـ رواة الحديث الذي سكت عليهم أئمة الجرح والتعديل بين التوثيق والتجهيل:
   عداب محمود الحمش ـ ط٢ ـ دار حسان للنشر والتوزيع ١٤٠٧هـ ١٩٨٧م.
  - ٥٧ ـ الروف الأنف: عبدالرحمن السهيلي ـ المطبعة الجمالية ـ القاهرة ١٣٣٢هـ.

# - ز -

٥٨ - زاد المعاد في هدي خير العباد: ابن قيم الجوزية - تحقيق شعيب وعبدالقادر
 الأرناؤوط، - ط٨ - مؤسسة الرسالة ١٤٠٥هـ ١٩٨٥م.

#### \_ w \_

- ٥٩ ـ سؤالات أبي عبدالله بن بكير وغيره لأبي الحسن الدارقطني: دراسة وتحقيق علي حسن علي عبدالحميد ـ ط1 ـ دار عمار ١٤٠٨هـ ١٩٨٨م.
- ٦٠ سبل السلام شرح بلوغ المرام: الأمير الصنعاني تحقيق فواز زمولي ط٥ دار الكتاب العربي ١٩٩٠م.
- ٦١ سنن أبي داود: سليمان بن الأشعث السجستاني ـ دار الكتاب العربي بيروت ـ دون تاريخ.
- ۱۲ سنن ابن ماجه: أبو عبدالله محمد بن يزيد القزويني تحقيق محمد فؤاد عبدالباقي دار الكتاب المصري القاهرة دون تاريخ.
- ٦٣ ـ السنن الأبين والمورد الأمعن في المحاكمة بين الإمامين في السند المعنعن: ابن
   رشيد الفهري ـ تحقيق د. محمد الحبيب ابن الخوجة ـ الدار التونسية للنشر.

- ٦٤ \_ سنن البيهقي: أحمد بن الحسن بن على البيهقي \_ ط١ \_ مطبعة مجلس دار المعارف النظامية في حيدر آباد الدكن ـ الهند ١٣٤٤هـ.
  - ٦٥ \_ سنن الدارمي: عبدالله الدارمي \_ مطبعة الاعتدال دمشق ١٣٤٦ه.
- ٦٦ \_ سنن الدارقطني (وبذيله التعليق المغنى على الدارقطني): نشر السيد عبدالله هاشم يماني \_ المدينة المنورة \_ دار المحاسن للطباعة القاهرة ١٩٦٦م.
- ٦٧ \_ سنن النسائي: أحمد بن شعيب النسائي \_ تحقيق مكتب التراث الإسلامي \_ طًا \_ دار المعرفة بيروت ١٤١١هـ ١٩٩١م.
- ٦٨ \_ سير أعلام النبلاء: شمس الدين الذهبي ـ تحقيق شعيب الأرناؤوط ومن معه ـ ط١ \_ مؤسسة الرسالة بيروت ١٤٠١هـ.

- ٦٩ \_ شجرة النور الزكية في طبقات المالكية: محمد بن محمد مخلوف: المطبعة السلفية القاهرة ١٣٤٩هـ.
- ٧٠ \_ شذرات الذهب في أخبار من ذهب: ابن العماد الحنبلي \_ تحقيق لجنة إحياء التراث العربي ـ منشورات دار الآفاق الجديدة بيروت ـ دون تاريخ.
- شرح الألفية في علوم الحديث: عبدالرحيم العراقي تعليق محمد بن الحسين العراقي الحسيني - المطبعة الجديدة فاس - ١٣٥٤هـ.
- ٧٢ \_ شرح صحيح مسلم: محيي الدين النووي ـ المطبعة المصرية ـ دون تاريخ. ٧٣ \_ شرح علل الترمذي: ابن رجب الحنبلي ـ حققه وعلق عليه صبحي السامرائي ـ
- ط۲ ـ عالم الكتب ـ بيروت ١٤٠٥هـ ١٩٨٥م. ٧٤ \_ شرح معاني الآثار: أبو جعفر الطحاوي \_ حققه وعلق عليه محمد زلهري
- النجار ـ ط1 ـ دار الكتب العلمية بيروت ١٣٩٩هـ ١٩٨٥م.
- ٧٥ \_ شروط الأئمة الخمسة: أبو بكر محمد بن موسى الحازمي ط١ دار الكتاب العلمية بيروت ١٤٠٥هـ ـ ١٩٨٤م.
- ٧٦ ـ شروط الأثمة الستة: أبو الفضل محمد بن طاهر المقدسي (مطبوع مع شروط الأئمة الخمسة).

٧٧ \_ صحيح ابن حبان: محمد بن حبان البستي \_ ترتيب الأمير علاء الدين الفارسي \_ تحقيق أحمد شاكر \_ مطبعة المعارف القاهرة ١٣٧٦هـ.

- ۷۸ ـ صحیح ابن خزیمة: محمد بن إسحاق بن خزیمة ـ تحقیق د. محمد مصطفی الأعظمی، ـ ط۱ ـ المكتب الإسلامی بیروت.
  - ٧٩ ـ صحيح البخاري: انظر الجامع الصحيح.
- ٨٠ صحيح مسلم: مسلم بن الحجاج القشيري تحقيق محمد فؤاد عبدالباقي دار الكتاب المصرى القاهرة دون تاريخ.
- ٨١ صيانة صحيح مسلم من الإخلال والغلط، وحمايته من الإسقاط والسقط: أبو عمرو بن الصلاح تحقيق د. موفق عبدالله بن عبدالقادر، ط١ دار الغرب الإسلامي ١٤٠٤هـ ١٩٨٤م.

### ـ ط ـ

۸۲ ـ الطبقات الكبرى: محمد بن سعد ـ دار صادر ـ بيروت ١٣٨٠هـ.

# - ع -

- ٨٣ عبقرية الإمام مسلم في ترتيب أحاديث مسنده الصحيح: الدكتور حمزة عبدالله المليباري بحث مكتوب بالإعلام الآلي \_.
  - ٨٤ ـ العلل: أبو الحسن الدارقطني ـ طبعة بيروت ـ دون تاريخ.
- ٨٥ علل الترمذي الكبير: محمد بن عيسى الترمذي ـ رتبه أبو طالب القاضي ـ حققه السيد صبحي السامرائي ومن معه ـ ط١ ـ عالم الكتب بيروت ١٤٠٩هـ ـ ١٩٨٩م.
- ٨٦ العلل الصغير: محمد بن عيسى الترمذي مطبوع بآخر الجامع تحف تحفة الأحوذي ط٢ دار الكتاب العربي ١٤٠٤هـ ١٩٨٤م.
  - ٨٧ علل الحديث: ابن أبي حاتم الرازي ـ طبع بالقاهرة سنة ١٣٤٣ه.
- ٨٨ العلل ومعرفة الرجال: علي بن عبدالله المديني حققه وعلق عليه د.
   عبدالمعطي أمين قلعجي ط١ دار الوعي حلب سوريا ١٤٠٠هـ ١٩٨٠م.
- ٨٩ علوم الحديث: أبو عمرو بن الصلاح تحقيق د. نور الدين عتر المكتبة العلمية بيروت ١٤٠١هـ ١٩٨١م.
  - ٩٠ ـ عمدة القاري شرح صحيح البخاري بدر الدين العيني ـ دار الفكر ـ دون تاريخ.

# - غ -

91 - غاية النهاية في طبقات القراء: شمس الدين بن الجزري - ط٣ - دار الكتب العلمية بيروت ١٤٠٢هـ ١٩٨٢م.

- 97 \_ فتح الباري بشرح صحيح البخاري: أحمد بن علي بن حجر العسقلاني إخراج وتصحيح محب الدين الخطيب، وترقيم محمد فؤاد عبدالباقي ط١ دار الريان للتراث القاهرة ١٤٠٧هـ ١٩٨٦م.
- ٩٣ \_ فتح الباقي شرح ألفية العراقي: زكرياء الأنصاري \_ مطبوع بذيل شرح العراقي لألفيته فاس ١٣٥٤هـ

98 - فتح المغيث شرح ألفية الحديث: محمد بن عبدالرحمٰن السخاوي - شرح وتخريج وتعليق محمد محمد عويضة - ط١ - دار الكتب العلمية بيروت ١٤١٣هـ ١٩٩٣م.

٩٥ \_ الفصل في الملل والأهواء والنحل: أبو محمد علي بن أحمد بن حزم ـ دار الفكر ـ ١٤٠٠هـ ١٤٠٠م.

٩٦ \_ الفصل المبين على عقد الجوهر الثمين: محمد جمال الدين القاسمي، تحقيق عاصم بهجة البيطار ـ ط٢ ـ دار النفائس بيروت ١٤٠٦هـ ١٩٨٦م.

٩٧ \_ الفهرست: ابن النديم.

# - ق -

٩٨ ـ القاموس المحيط: مجد الدين الفيروآبادي ـ دار الجيل بيروت، دون تاريخ
 ٩٩ ـ قواعد الأحكام في مصالح الأنام: عز الدين بن عبدالسلام ـ ط١ ـ المكتبة
 الحسينية القاهرة.

#### \_ ك \_

١٠٠ \_الكاشف عمن له رواية في الكتب الستة: شمس الدين الذهبي \_ دار النصر للطباعة القاهرة ١٣٩٢ه.

۱۰۱ \_كتب السنة دراسة توثيقية: الدكتور رفعت فوزي عبدالمطلب ـ ط۱ ـ مكتبة الخانجي ۱۹۷۹م.

۱۰۲ الكفاية في علم الرواية: الخطيب البغدادي تحقيق الدكتور أحمد عمر هاشم -ط۲ ـ دار الكتاب العربي ١٤٠٦هـ ١٩٨٦م.

# \_ ل \_

۱۰۳ لسان العرب: ابن منظور، دار صادر بیروت.

- ۱۰۶ -المجروحين والضعفاء والمتروكين: ابن حبان البستي ـ تحقيق محمود إبراهيم زايد ـ ط1 ـ دار الوعى حلب ١٣٩٦ه.
- ۱۰۵ مجموع الفتاوى: شيخ الإسلام ابن تيمية ـ جمع وترتيب عبدالرحمن بن قاسم مكتبة المعارف الرباط المغرب.
- ۱۰۱ ـمحاسن الاصطلاح وتضمين كتاب ابن الصلاح: سراج الدين البلقيني تحقيق د. عائشة عبدالرحمٰن ـ مطبعة دار الكتب القاهرة ١٩٨٤م.
- ١٠٧ -المحصول من علم الأصول: فخر الدين محمد بن عمر الرازي تحقيق د.
   طه جابر فياض العلواني ط١ مطبعة جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية في الرياض ١٤٠٠ه.
- ۱۰۸ ـمختار الصحاح: محمد بن أبي بكر الرازي، تحقيق د. مصطفى ديب البغا ـ ط٤ ـ دار الهدى عين مليلة الجزائر ١٩٩٠م.
- ١٠٩ ـمختصر ابن الحاجب: أبو عثمان بن عمر ـ ط١ ـ المطبعة الأميرية القاهرة
- ۱۱۰ ـمدارج السالكين بين منازل إياك نعبد وإياك نستعين: ابن قيم الجوزية تحقيق محمد المعتصم بالله البغدادي ـ ط۱ ـ دار الكتاب العربي ۱٤٠٠هـ ١٩٩٠م.
- ١١١ ـالمدخل في أصول الحديث: الحاكم بو عبدالله النيسابوري ـ دار الكتب العلمية بيروت دون تاريخ.
- ١١٢ -المدرج إلى المدرج: جلال الدين السيوطي تحقيق السيد صبحي البدري السامرائي، الدار السلفية للنشر الجزائر دون تاريخ.
- ١١٣ ـ المراسيل: عبدالرحمن بن أبي حاتم الرازي ـ علق عليه أحمد عصام الكاتب ـ دار الكتب العلمية بيروت.
- 118 المستدرك على الصحيحين: الحاكم أبو عبدالله النيسابوري ط١ مطبعة مجلس دائرة المعارف النظامية في حيدرآباد الدكن الهند دون تاريخ.
- ١١٥ ـالمستصفى من علم الأصول: أبو حامد محمد بن محمد الغزالي ـ دار الفكر بيروت دون تاريخ.
- ١١٦ ـ مسند الحميدي: عبدالله بن الزبير الحميدي، تحقيق حبيب الرحمن الأعظمي، حيدرآباد الدكن الهند ١٣٨٧ه.
  - ١١٧ ـ المسند: الإمام أحمد بن حنبل ـ مصورة دار صادر عن الطبعة المصرية، دون تاريخ.

- ١١٨ \_المصباح المنير: الفيومي \_ المطبعة المصرية \_ دون تاريخ.
- ١١٩ مصنف ابن أبي شيبة: عبدالله بن محمد بن أبي شيبة، المطبعة العزيزية حيدرآباد الهند ١٣٨٦ه.
- ١٢٠ مصنف عبدالرزاق الصنعاني تحقيق حبيب الرحمٰن الأعظمي ـ ط١ ـ مطابع دار القلم بيروت ١٣٩٠هـ.
- ۱۲۱ ـ المعتمد في أصول الفقه: محمد بن علي بن الطيب البصري المعتزي ـ تحقيق د. محمد حميد الله ـ المطبعة الكاثوليكية، بيروت ١٣٨٥هـ.
- ١٢٢ معجم مقاييس اللغة أبو الحسن أحمد بن فارس، القاهرة ١٣٦٦ ١٣٧١ه. ١٢٣ ـ ١٢٣١ ـ ١٣٧١ مربع عبدالمجيد السلفي ـ تحقيق حمدي عبدالمجيد السلفي ـ ط1 ـ مطبعة الوطن العربي بغداد ـ دون تاريخ.
- ١٧٤ مفتاح كنوز السنة: وضعه بالإنجليزية أ.ي. فنسنك، نقله إلى العربية محمد فؤاد عبدالباقي ـ دار إحياء التراث العربي بيروت ١٤٠٣هـ ١٩٨٣م.
- ١٢٥ \_مقدمة تحقيق «الفوائد المجموعة للشوكاني»: عبدالرحمن المعلمي اليماني ط٣ \_ المكتب الإسلامي ١٤٠٢هـ
- ۱۲٦ مقدمة تحقيق «تاريخ ابن معين» د. أحمد نور سيف: انظر يحيى بن معين وكتابه التاريخ.
- ١٢٧ منهاج الوصول في علم الأصول (بشرح البدخشي والأسنوي): عبدالله بن عمر بن على البيضاوي مطبعة محمد على صبيح القاهرة دون تاريخ.
- ١٢٨ ـ الموازنة بين المتقدمين والمتأخرين في تصحيح الأحاديث وتعليلها الدكتور حمزة عبدالله المليباري ـ ط٢ ـ دار الهداية قسنطينة الجزائر، دون تاريخ.
- ١٢٩ ـ الموطأ: الإمام مالك بن أنس: صححه ورقمه وخرّج أحاديثه وعلَّق عليه محمد فواد عبدالباقي ـ دار الكتاب المصري دون تاريخ.
- ١٣٠ ـ الموقظة في علم مصطلح الحديث: شمس الدين محمد بن الذهبي ـ اعتنى به عبدالفتاح أبو غدة مكتب المطبوعات الإسلامية بحلب دون تاريخ.
- ١٣١ ميزان الاعتدال في نقد الرجال: شمس الدين الذهبي: تحقيق على محمد البخاري مصورة دار المعرفة بيروت، دون تاريخ.
  - ن -
- ١٣٢ ينخبة الفكر: انظر نزمة النظر.

- ۱۳۳ \_نزهة النظر شرح نخبة الفكر: ابن حجر العسقلاني، شركة الشهاب الجزائر، دون تاريخ.
- ۱۳۶ ـ النكت على كتاب ابن الصلاح: ابن حجر ـ ت مسعود السعدني، ومحمد فارس ـ ط۱ ـ دار الكتب العلمية، بيروت ۱۶۱۶هـ ۱۹۹۶م.
- ١٣٥ ـنيل الأوطار شرح منتقى الأخبار: محمد بن علي الشوكاني ـ دار القلم بيروت، دون تاريخ.

#### \_ & \_

- ۱۳٦ \_هدى الساري مقدمة فتح الباري: ابن حجر العسقلاني \_ ط١ \_ دار الريان ١٣٦ \_هدى الساري مقدمة فتح الباري:
- ١٣٧ ـوفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان: أحمد بن محمد بن أبي بكر بن خلكان ـ تحقيق إحسان عباس طبع بيروت.

### - و -

۱۳۸ ـ الوفايات: أبو العباس أحمد بن حسن بن علي الخطيب الشهير بابن قنفد القسنطيني ـ تحقيق عادل نويهض ـ ط٤ ـ منشورات دار الآفاق الجديدة، بيروت ١٤٠٣هـ ١٩٨٣م.

## – ي –

۱۳۹ \_يحيى بن معين وكتابه التاريخ: الدكتور أحمد محمد نور سيف \_ ط۱ \_ طبع المركز العلمي للبحث وإحياء التراث الإسلامي، كلية الشريعة والدراسات الإسلامية \_ جامعة أم القرى مكة المكرمة ١٣٩٩هـ ١٩٨٩م.

# فهـُرسُ المَوضوعَات

| مفحة | موضوع                                           | ול |
|------|-------------------------------------------------|----|
| 4    | تقدمة                                           | ال |
| 19   | فصل الأول: الحديث وعلومه إلى عصر الإمام البخاري | 1  |
| * 1  | مبحث الأول: كتب السنة قبل الجامع الصحيح         |    |
| **   | كتب السنن                                       |    |
| 7 £  | المصنفات والجوامع                               |    |
| Yo   | المسانيد                                        |    |
| 44   | كتب المغازي والسير                              |    |
| 41   | كتب التفسير                                     |    |
| 44   | الأجزاء المفردة في أبواب مخصوصة                 |    |
| ٣٧   | مبحث الثاني: النقد وعلوم الحديث إلى عصر البخاري | ال |
| ٣٧   | تعريف النقد                                     |    |
| ۳۸   | دوافع النقد وعوامل ظهوره                        |    |
| ۳۸   | حركة التدوين في النقد وعلوم الحديث              |    |
| 24   | مبحث الثالث: ترجمة الإمام البخاري               | ال |
| 24   | نسبه ومولده                                     |    |
| ٤٤   | طلبه للعلم، شيوخه                               |    |
| ٤٥.  | تلاميذه، منزلته العلمية                         |    |
| ٤٧   | ثناء الأئمة عليه، عبادته وورعه وصلاحه           |    |
| ٤٨   | أخلاقه، محنته وصبره                             |    |

| الصفحة         |                                       | الموضوع                     |
|----------------|---------------------------------------|-----------------------------|
| ρY             |                                       | <br>وفاته                   |
| ۳٥             | ية للإمام البخاري                     | المبحث الرابع: الآثار العلم |
| ٥٤             | افع تأليفه                            | •                           |
| ٥٨             | <u> </u>                              | الأغراض الفقهية للبخ        |
| ٥٨             | وعلمائها بصحيح البخاري                |                             |
| 74             | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | التاريخ الكبير              |
| 78             |                                       | التاريخ الصغير              |
| 70             | •                                     | التاريخ الأوسط              |
| 70             | الكبير، الضعفاء الصغير                | <del>-</del>                |
| 77             | د على الجهمية وأصحاب التعطيل          | خلق أفعال العباد والر       |
| ٦٦:            | القراءة، جزء رفع اليدين               | الأدب المفرد، جزء           |
| ٦٨ .           | ت الإمام البخاري                      | التأثير العلمي لمصنفا       |
| ٧Y :           | ح الأحاديث عند الإمام البخاري         | الفصل الثاني: منهج تصحي     |
| ۷۳:            |                                       | المبحث الأول: عدالة الروأ   |
| ٧٣             | الة لغة واصطلاحاً                     | المطلب الأول: تعريف العد    |
| ٧٦: j : .      | الة وموقف البخاري منها                | المطلب الثاني: شروط العد    |
| ٠٦] .          |                                       | الإسلام                     |
| ٧ <b>٨</b> : . |                                       | البلوغ                      |
| ۸۱ <u>.</u> .  | -<br>                                 | العقل                       |
| ۸۱] .          | <b>ب</b> سق                           | السلامة من أسباب ال         |
| ۸۷ .           | مروءة                                 | السلامة من خوارم ال         |
| 91             | لمقة بالعدالة وموقف البخاري منها      | المطلب الثالث: مسائل متع    |
| 97             | وى الثقة حديثاً فسئل عنه فنفاه        | المسألة الأولى: إذا ,       |
|                | ن المحدث يغشى السلطان                 |                             |
| 90             | ان المحدث يأخذ الأجرة على التحديث     | المسألة الثالثة: إذا ك      |
|                | لاري من أحاديث أهل البدع والأهواء     |                             |
| 99 .           | صطلاحاً                               | تعريف البدعة لغة وا         |

| لصفحة | الموصوع                                                            |
|-------|--------------------------------------------------------------------|
| 1     | أقسام البدعة                                                       |
| ۱٠۲   | مذاهب العلماء في الرواية عن أهل البدع والأهواء                     |
| ۱۰٤   | موقف البخاري من روايات المبتدعة                                    |
| ۲۰۱   | المطلب الخامس: موقف البخاري من الرواة المجاهيل                     |
| 1.7   | تعريف الجهالة لغة واصطلاحاً                                        |
| 1.7   | أسباب الجهالة                                                      |
| 1 • 9 | الرواة الذين وصفوا بالجهالة في صحيح البخاري                        |
| 114   | المطلب السادس: الوحدان وموقف البخاري من رواياتهم                   |
|       | تعريف الوحدان لغة واصطلاحاً                                        |
| 118   | اختلاف أنظار العلماء حول موقف البخاري من روايات الوحدان            |
|       | الرواة الوحدان في صحيح البخاري وكيفية تخريج الإمام البخاري         |
| 177   | لرواياتهم پ                                                        |
| 141   | المبحث الثاني: ٰ ضبط الرواةا                                       |
|       | المطلب الأول: تعريف الضبط وأهميته، وآثار اختلاله، وكيفية معرفة ضبط |
| 141   | الراوي                                                             |
| ١٣٤   | مراتب الرواة من حيث الضبط                                          |
| 140   | المطلب الثاني: موقف البخاري من الرواة الضعفاء                      |
| 140   | أصناف الضعفاء في صحيح البخاري                                      |
| ۱۳۵   | الصنف الأول: رواة ضعفوا بسبب بعض الأحاديث التي انفرد بها           |
| 141   | الصنف الثاني: رواة ضعفوا في شيوخ معينين                            |
| ۱۳۸   | الصنف الثالث: رواة ضعفوا في حالات خاصة كالاختلاط والتغير           |
| 144   | الصنف الرابع: رواة ضعفوا بسبب خلل وقع لهم في الأخذ والتحمل .       |
| 121   | الصنف الخامس: رواة ضعفوا بسبب المذهب العقدي أو الفقهي              |
| 127   | المطلب الثالث: مراتب رجال الصحيحين من حيث الضبط                    |
| 129   | المطلب الرابع: نماذج من أحاديث الضعفاء ومنهج البخاري في تصحيحها    |
| 129   | أحاديث محمد بن عبدالرحمٰن الطفاوي                                  |
| 108   | أحاديث فضيل بن سليمان النميري                                      |
| ,     |                                                                    |

| الصفحة   |                                                        | الموضوع                    |
|----------|--------------------------------------------------------|----------------------------|
| 104      |                                                        | المبحث الثالث: اتصال السن  |
| 109      |                                                        | المطلب الأول: تعريف السنَّ |
| 171      | ل والأداء عند الإمام البخاري                           |                            |
| 171:     |                                                        | السماع من لفظ الشيخ        |
| 178      | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                  | القراءة والعرض على         |
| 177      |                                                        | المناولة والمكاتبة         |
| 179      | لمي جواز المناولة والمكاتبة                            | •                          |
| 171      | من أنواع التحمل عند الإمام البخاري                     |                            |
| 140      |                                                        | المطلب الثالث: العنعنة ومو |
| 140      |                                                        | تعريف العنعنة لغة وال      |
| 177      | ''                                                     | مذاهب العلماء في السند الم |
| 174      | م في الحكم على السند المعنعن                           | •                          |
| 144      | حاديث أعلت بالانقطاع في صحيح البخاري                   | ·                          |
| ١٨٩;     | فد                                                     |                            |
| 19.      |                                                        | أحاديث الحسن عن أ          |
| 197      | -<br>ع الحسن من أبي بكرة                               | · :                        |
| 190      | بي بكرة في صحيح البخاري                                | •                          |
| 197      | ير                                                     |                            |
| 199      | وموقف البخاري من أحاديث المدلسين                       |                            |
| Y+Š:     | ·                                                      | تعريف التدليس وأقس         |
| ۲۰۱۰ .   |                                                        | تدليس الإسناد              |
| ۲۰۴ .    | م التدليس                                              | •                          |
|          | ،<br>د البخاري                                         |                            |
| Y • 7( ) | ح البخاري                                              | أصناف المدلسين في صحيا     |
| Y 1:) .  | الأحاديث عند الإمام البخاري                            | الفصل الثالث: منهج تعليل   |
| ۲۱۳ .    | المعلولة في الجامع الصحيح                              | المبحث الأول: الأحاديث     |
| ۲۱۳ .    | <ul> <li>ق. وبيان مواضعها، وحكمها، ودلائلها</li> </ul> | المطلب الأول: تعريف العلّ  |

| صفحة        | الموضوع                                                             |
|-------------|---------------------------------------------------------------------|
| 412         | تعريف العلة لغة                                                     |
| 717         | تعريف العلة اصطلاحاً                                                |
| 717         | مواضع العلة، وحكمها، دلائل العلة                                    |
| <b>T1V</b>  | <b>المطلب الثاني: الأحاديث المنتقدة في صحيح البخاري</b>             |
| 719         | تصنيفُ الأحاديث المنتقدة                                            |
| **1         | منهج الدارقطني في انتقاده للصحيحين                                  |
| 377         | المبحث الثاني: التفرد وأثره في التعليل                              |
| 377         | المطلب الأولُّ: مقدمات نظرية مسلم المطلب الأولُّ: مقدمات نظرية مسلم |
| 777         | حقيقة التفرد، أنواعه، مراتبه                                        |
| <b>YY</b> V | حكم التفرد وضابطه                                                   |
| <b>77</b> A | الغرائب والأفراد في نظر الأئمة                                      |
| 279         | أثر التفرد في معرفة علل الحديث                                      |
| 749         | المطلب الثاني: الأحاديث التي استنكرت أو استغربت في الجامع الصحيح    |
| 741         | المثال الأول: «من عادى لي ولياً»                                    |
| 377         | المثال الثاني: « إني أصبت حداً»                                     |
| 749         | المثال الثالث: «نهي رسول الله ﷺ عن بيع الولاء وهبته»                |
| 7 £ £       | المثال الرابع: «الإيمان بضع وسبعون شعبة»                            |
| 7 2 9       | تلخيص واستنتاج منهج البخاري في قبول ما يتفرد به الراوي              |
| 101         | المطلب الثالث: نماذج لأحاديث أعلها الإمام البخاري بالتفرد           |
| 401         | المثال الأول: «الكافر يأكل في سبعة أمعاء»                           |
| 408         | المثال الثاني: «النهي عن الانتباذ في الدباء والمزفت»                |
| 707         | تلخيص منهُج البخاري في الإعلالُ بالتفرد                             |
| Y 0 A       | المبحث الثالث: المخالفة وأثرها في التعليل                           |
| 404         | مقدمات نظرية: تعريف المخالفة وذكر أسبابها وصورها وضابطها            |
| 177         | أحكامها                                                             |
| <b>777</b>  | أثر المخالفة في التعليل                                             |
| 770         | القسم الأول: الاختلاف في سياق الإسناد                               |

| الصفحة |  | : |  | الموضوع |
|--------|--|---|--|---------|
|--------|--|---|--|---------|

| 770         | المطلب الأول: الاختلاف في الوصل والإرسال                         |
|-------------|------------------------------------------------------------------|
| 770         | المثال الأول: «رأي النبي ﷺ جارية في وجهها سفعة»                  |
| 777         | المثال الثاني: «سأل عمر النبي على عن نذر كان نذره»               |
| <b>YV</b> * | المثال الثالث: «لا نكاح إلا بولي»                                |
| 777         | أمثلة لأحاديث رجح فيها الإمام البخاري الإرسال على الوصل          |
| ۲Ą÷         | المطلب الثاني: الاختلاف في الرفع والوقف                          |
| ۲۸.         | أمثلة لأحاديث رجح فيها البخاري الرفع على الوقف                   |
| ۸٥          | أمثلة لأحاديث رجح فيها البخاري الوقف على الرفع                   |
| ۸۸          | مثال لما يرى فيه البخاري إمكان صحة الوقف والرفع معاً             |
| ۲           | المطلب الثالث: الاختلاف في تسمية شيخ الراوي                      |
| V           | المطلب الرابع: الاختلاف في زيادة راو في الإسناد وحذفه            |
| Ÿ           | الحالة الأولى: ترجيح الطريق الناقصة والحكم على الزائدة بالوهم .  |
| <b>4</b> .  | الحالة الثانية: ترجيح الطريق الزائدة والحكم على الناقصة بالوهم   |
|             | الحالة الثالثة: ما يحكم فيه بصحة الطريقين معاً: الزائدة والناقصة |
|             | القسم الثاني: الاختلاف في سياق المتن                             |
|             | المطلب الأول: الاختصار وأثره في تغيير سياق المتن                 |
|             | المطلب الثاني: الرواية بالمعنى وأثرها في التعليل                 |
|             | أمثلة لمّا لا تكون فيه الرواية بالمعنّى سبباً في التعليل         |
|             | المطلب الثالث: الإدراج وأثره في التعليل                          |
|             | تعريفه لغة واصطلاحاً ـ دواًفع الإدراج                            |
| :           | كيفية تعامل الإمام البخاري مع الأحاديث المدرجة في صحيحه          |
|             | المبحث الرابع: زيادات الثقات وموقف البخاري منها                  |
|             | تمهيل                                                            |
|             | المطلب الأول: موقف العلماء والطوائف من زيادة الثقة               |
|             | المطلب الثاني: نماذج لزيادات مقبولة عند الإمام البخاري           |
|             | المثال الأول: زيادة «ثم توضئي لكل صلاة» في حديث المستحاضة        |
|             | المثال الثاني: زيادة «من المسلمين» في حديث زكاة الفطر            |
| )           | J J J J J J J J J J J J J J J J J J J                            |

| الصفحة     |                                                            | الموضوع<br> |  |
|------------|------------------------------------------------------------|-------------|--|
| <b>ToT</b> | مطلب الثالث: نماذج لزيادات مردودة عند الإمام البخاري       | ال          |  |
| 404        | المثال الأول: زيادة «ومسح رأسه ثلاثاً» في صفة وضوء النبي ﷺ |             |  |
| 404        | المثال الثاني: زيادة «فليرقه» في حديث ولُوغ الكلب          |             |  |
| 474        | خاتمة                                                      | ال          |  |
| 417        | بهارس                                                      | الة         |  |
| 414        | فهرس الآيات                                                |             |  |
| ٣٧٠        | فهرس الأحاديث والآثار                                      |             |  |
| 475        | فهرس الأعلام المترجم لهم                                   |             |  |
| ٣٧٧        | فهرس المصادر والمراجع                                      |             |  |
| ۳۸۹        | فهرس الموضوعات                                             |             |  |
|            | مانات مانات مانات                                          |             |  |